# जैन-सिद्धान्त-भारकर

ं भाग ९ 🗟

किरण ५

## THE JAINA ANTIQUARY

VOL X)

No ]

#### Edded by

Prof Hıralal Jain, M. A., L.L., B.
Prof A. N. Upadhye, M. A., D. Latt.
B. Kamata Prasad Jain, M. R. A.S.
Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana
Pt. Nerm Chandra Jain, Shastri, Salutyaratna.

PUBLISHED AT
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
(JAINA SIDDHANTA BHAVANA)
ARRAH RIMAR INDIA

JULY, 1945.

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम।

'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' हिन्दी त्रैमासिक पत्र हैं, जो वर्ष में जून, **सिनम्बर, दिसम्ब**र श्रौर मार्च में चार मार्गों में प्रकाशित होता है। the 'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इसका वार्षिक मूल्य देशके लिये ४) रूपये श्रीर विदेश के लिं रुगये डाक-व्यय लेकर था।) है, जा पेशगी लिया जाना है। १।) पहले भेज कर ही नमृने की ₩ कापी मंगोने में सुविधा होगी। मुत्य केवल साहित्यसंबन्धी या खन्य भद्र विज्ञापन ही अकाशनार्थ स्वीकृत होंगे। मैनेजर नोट-किन्हीं विशेष कारणों से 'मास्कर' आजक्त पारमासिक निकल रहा है और वार्षिक 'जैन-सिद्धान्त-मास्तर' श्रारा के। पत्र भेजकर दर का ठीक पता लगा सकते हैं मनीत्रार्डर के रुपये भी उन्हीं के पास भेजने होंगे। पते में हेर-फेर क़ी सूचना भी तुरन्त उन्हों का देनी चाहिये।

प्रकाशित होने की तारीख से दो सप्ताह के भीतर यदि 'भास्कर' नहीं प्राप्त हो, तो इसकी सूचना जल्द श्राफिस का देनी चाहिये। इस पत्र में अखन्त प्राचीनकाल से लेकर आधुनिक काल तक के जैन इतिहास, भूगोल,

शिल्प, पुरातत्त्व, मूर्त्त-विज्ञान, शिजा-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धम्म, साहित्य दर्शन, प्रभृति से संबंध रखने वाले विषयों का ही समावेश रहेगा। लेख, टिप्पणी, समालोचना—यह समी सुन्दर और स्पष्ट लिपि में लिखकर सम्पादक, 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' आरा के पते से आने चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र भी इसी पते सं स्राने चाहिये।

किसी लेख, टिप्पणी श्रादि को पूर्णतः श्रथवा श्रंशतः स्वीकृत श्रथवा श्रस्वीकृत करने का अधिकार सम्पादकमंगडल को होगा। श्रस्त्रीकृत लेख लेखकों के पास विना डाक-व्यय भेजे नहीं लौटाये जाते। १० समालोचनार्थ प्रत्येक पुस्तक की दो प्रतियौँ 'मास्कर' श्रोफिस, श्रारा के पते से भेजनी चाहिये।

११ इस पत्र के सम्पादक निम्न-लिखित सज्जन हैं जो अवैतनिक रूप से केवल जैन-धर्म के 🖟 उन्ति और उत्थान के श्रभिप्राय से कार्य्य करते हैं :— प्रोफेसर हीरालाल, एम.ए , एल.एल बी. प्रोफेसर ए. एन. उपाध्ये, एम. ए., डी. लिट्-

वावू कामता प्रसाद, एम श्रार.ए.एस. पिंडत के. मुजवली शास्त्री, विद्याभूपण पिएडत नेमिचन्द्र जैन, शास्त्री, साहित्यरत्न ।

## जैन-सिद्धान्त-भास्कर

### जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी पावमामिक पत्र

भाग १२]

[किंग्स १

#### सम्पाद्क

शोषमर हीरालाल जन, एम ए, एल-एल थी, डी फिन भोषेम्द्र पुरुष्णकर ज्याजे एम ए, डी लिट् श्रीव किंद्रिय प्रेसार जैसे, एम आरू ए एस, डी एल वें कुछ मुजरली शासी, विवास्त्रीए एक मिने के जैसे सोहिस्ट्रीयन,

जैन मिद्रान्त भवन श्वास द्वारा प्रकाशित

मारत म ३)

विवेश में आ)

एक प्रतिका शा)

# विषय-मुची

| ŧ. | जैन धर्म ऋौर कला—श्रीयुत प्रो० नितनिवलोचन शर्मा एम० ए० ऋारा              | ***    | १      |
|----|--------------------------------------------------------------------------|--------|--------|
| ₹  | मंडारा जिले में जैन पुरातत्त्व—मुनि श्री कान्तिसागर महाराज, साहित्यरव    | •      | Ę      |
| ₹  | जैन कथा साहित्य-श्रीयुत त्रगरचन्द नाहटा                                  | ***    | ११     |
| 3  | भगवान् महावीर का विहार प्रदेश—श्रीयुत वा॰ कामता प्रसाद् D.L., M. R.      | A. S   | १६     |
| ų  | जैन वीर वंकेय—श्रीयुत पं० के० मुजवली शास्त्री, विद्यामूपण,               |        |        |
|    | भारतीय ज्ञानपीठ मूड्विद्री                                               | •••    | २२     |
| Ę  | स्वप्न श्रौर उसका फर्न-श्रीयुत साहित्यरव, न्याय-ज्योतिषतीर्थ .           |        |        |
|    | पं० नेमिचन्द्र शास्त्री, आरा                                             | •••    | ર્ષ    |
| v  | मदन-काम-रत्नम्—श्रीयुत पं० रामनाथ पाठक 'प्रगायी' श्रायुर्वेद्-व्याकरण-   |        |        |
|    | साहित्याचार्य, डुमरॉव                                                    | •••    | ३४     |
| 6  | मूलाचार के कर्त्ता वहुकेरि—श्रीयुत पं० नाथूराम प्रेमी                    | ***    | ३८     |
| ς  | साहित्य-समालोचना—                                                        |        |        |
|    | (१) भगवान् महावीर का श्रचेलक धर्म —श्री० व्र॰ पं० चन्द्।                 | वाई    | ४०     |
|    | (२) सत्साधु-स्मरण्-मङ्गलपाठ—पं० नेमिचन्द्र जैन शास्त्री                  | •••    | 88     |
|    | (३) सिद्धान्त-समीत्ता माग १— ,,                                          | •••    | ४१     |
|    | (४) सिद्धान्त-समीचा भाग २ —                                              | •••    | ४१     |
|    | (५) ऋपभ्रंश-दर्पण— "                                                     | •••    | ४२     |
|    | (६) ईइवरोपालम्मः (खएडकाच्यम्)— "                                         | •••    | ४३     |
|    | (७) नवीन मूल रामायण — "                                                  | ***    | 88     |
|    | (८) श्राचार्य प्रभाचन्द्र का तत्त्वार्थसूत्र – पं० परमानन्द साहित्य      | ाचार्य | ષ્ટ્રપ |
|    | १० श्रीजैन-सिद्धान्त-भवन का वार्षिक विवरण—मत्री जैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा | •••    | ેષ્ઠફ  |



### जैनपुरातत्त्व और इतिहास-विषयक पाण्मासिक पत्र

भाग १२

ज्ञुलाई, १६४५ । भाषाढ, धीर नि० म० **२४**७१

करण १

### जैन धर्म और कठा

[ क्षे॰--श्रीयुत प्रो० निलनिवलोचन शमा एम॰ ए०, प्रारा ]

िन्द्रिनी भी देश या धर्म के प्रति त्रिदेशी या परधमांबलम्मी के हुन्य में तभी श्रद्धा का भाग छा सकता है जब वह एक उत्तर मान्त्रिय ग्रीर उत्क्रन्य कला का दावा रखता हो । जैत धर्म इन नोर्नो हिन्दियों में जैतेनर विचारकों श्रीर त्रिनेचकों के द्वारा समाहत हुशा है । मच पृथिण तो नो धर्म लोक कल्याण या दार्शनिक महमा में किमी भी धर्म की रागशी कर सकता है उसकी साम्क्रतिक महत्ता स्मानिक ही थी ।

मुक्ते यन सिर्फ जैन धर्म तथा उमने सम्बद्ध स्थापत्य कला (architecture) मृत्तिकला

शौर चित्रकता क उक्षे के बारे में विचार राजा श्राभित है।

श्राप को यह मारम में ही समम्म लेना चाहिए कि जैन धर्म, बौद्ध धर्म या हिन्दू धर्म की तरह श्राप नैन रीली की कला, बौद्ध रोली नी कला या हिन्दू रीली की कला— कोई ऐसा वगाकरण नरी कर सकते। भारतीय कला के अध्ययन के प्रारमिक काल में बिहानों ने यह मूल की धी। उनके इस क्षम का निराक्तम्य दूसरे बिहानों ने किया। यह मूल जैन मताबली या नैपर्भ के पत्तपानी बिद्धानों ने की हो ऐसी बान मनी। भारतीय कला का इस मकार का साम्बन्धिक वर्गीक्सण सब से पहले एक निष्यन पाक्षास्य कला ममन फर्मुमा ने श्रापनी मन्दवर्गी पृथ्नक History of Indian architecture मा किया था।

भारतीय रुना के इस भागक बंगीकरण दा खदन बुनर ी Epigraphics Indica में एक लेग द्वारा दिया है। उनके इस मत की पुष्टि विमेरिसथ ी अपनी पुस्तक The Jaina Stupa and other antiquities of Mathura में श्रीर श्रानन्दरुमार स्वामी ी History of Indian and Indonesion Art में दी है।

इन तीमों विद्वामी ने ठीक ही कहा है कि माग्तीय कला एक स्वविन्दिस्न प्रमाह के रूप में जीविन रही है। बींद्र, जैन स्वीर निन्दू पर्मा ने स्वपने तुम शीर देश की कला को शास्त्रपक्तानुसार शपपाया। दन सभी पर्मी ने कला के नेत्र मं प्रतीकों स्वीर रुद्धि- गन रीतियों को एक ही स्रोत से लिया। चाहे स्तृप हो था पितत्र वृत्त या चक—ये सगी धार्मिक या कलात्मक तत्त्वों के रूप में सब के लिये सहज-सुनभ थे। त्रानन्दकुमार स्वामी के शब्दों में 'यद्यपि प्राय. समन्त भारतीय कजा धार्मिक है फिर भी यह कहना गन्तन है कि उसकी शैलियां संप्रदायों पर निर्भर थीं।'

इस मत्य को ध्यान में नहीं रग्वने के कारगा ही जायमवाल जैसे विद्वान ने भी जैन धर्म से सम्बद्ध वान्तु कला के बारे में एक वड़ी भ्रामक बात कह दी है। जैन और बोद्ध मंदिगें पर अप्या थों. मिद्धो और यत्तों आदि की मृतियों के बारे में अपने 'श्रंधकारयुगीन भारत' में वे कहते है—'बौद्ध तथा जैन वास्तु में इम प्रकार की मृतियों का एकमात्र अर्थ यही हो सकता है कि वे ब्राह्मण सम्प्रदाय के वास्तु में ही ली गई थीं और उन्हीं की नकल पर केवल वान्तु की शोभा और अलंकरण के लिये बनाई जानी थीं।' जायसवान महोद्य यह भून जाते है कि कना के इन प्रतीकों और रूहियों पर जैनियों नथा बौद्धों का उतना ही अधिकार था जिनना ब्राह्मण सम्पदाय या हिन् धर्म का. क्योंकि इन तीनों धर्मों से सम्बद्ध कलाओं का सीवा और स्वतंत्र मंबंध भारतीय कला से था। भारतीय कला की ये तीनों शाखाएं परस्पर निर्भर होने के बदने समानाश्रयी थी।

जहां तक स्थापत्य कला (Architecture) का प्रश्न है. जैनियों की वरावरी शायद ही कोई दूसरा भारतीय धर्म कर सके। जिस नग्ह बौद्ध धर्म से संवंद्ध अजन्ता के मग्डोदक चित्र (fresoces) विश्व की चित्र-कला में अपना मानी नहीं रखते उसी तग्ह स्थापत्य में जैनियों का स्थान अद्भिनीय है। फ्रेंच कलाविद् उप्र्रिनों ने अपनी पुस्तक 'ला रेनिजन द जैन' में ठीक ही कहा है कि 'विशेषत' स्थापत्य कचा के च्लेत्र में जैनियों ने ऐसी पूर्णता प्राप्त कर ली है कि शायद ही कोई उनकी बगवरी कर सके। दूसरे धर्मों के विशान और सुन्दर मिंदर पाए जाते हैं लेकिन जैनियों ने 'मिंदरों के नगरों' को प्रतिष्ठित कर संसार को चिक्त कर दिया है। शत्रुंजय के शिखर पर जो मंदिरों का नगर है वह विस्मय की चीज़ है।

जैनियों की स्थापत्य-कला के सबसे प्राचीन अवशेष उडिस्सा के उदयगिरि और खगड़िगरि पर्वतों की और जूनागट के गिरनार पर्वत की गुफाओं में मिलते हैं। सूर्तिकला के प्राचीनतम अवशेष मथुग के कंकाली-निला और दूसरे स्तूों में मिलते हैं। उदयगिरि और खगड़िगरि की गुफाओं के बारे में फर्गु सा का कहना है कि उनकी विचित्रता और प्राचीनता तथा उनमें पाई जाने वाली मूर्तियों के आकार-प्रकार के कारण उनका महत्त्व असाधारण है।

उत्यगिरि की हाथी गुफा खारवेल के शिला-लेख के कारण ही महत्त्वपूर्ण है। स्थापत्य कजा की दृष्टि से रानि श्रोर गणेश गुफाएं उल्जेखनीय है। इनने पार्श्व का जीवन वृत्त बड़ी कुशलता से खिनत है।

यहां की मृर्तियों में भी. मथुरा की तरह, यूनानी श्रीर भारतीय वेश-भूषा का मिश्रण है। कारण स्पष्ट है। भारत श्रीर यूनान का संपर्क बहुत पुराना है श्रीर पारस्परिक प्रभाव स्वामाविक ही है। श्रागे चलकर वौद्ध धर्म से संबद्ध गांधार मृर्ति कला में भी यही बात पाई जाती है, लेकिन जीपन का जो उदलाम गीर हाम यहा पाया जाना है वह गाधार को सबन कला में ट्रलॅंग है।

मधुग के ककाली या बैनो तिलाम्तूप नी कला देश के प्रय पहली श्राट्यि से लेकर ईमा के बाद दूसरी-वीमरी श्राटियों नक रिकामोन्स्य गरी होगी। चूँकि मधुग धमरावनी, सारताथ खीर गांपर के प्रीचोबीच ध्रवस्थित हैं इमिन्से बहा की कला में परपरागत, भारतीय कला तथा गाधार की यूनान में प्रशाबित कला के खादगों का सुदर ममन्वय हथा है।

मारतीय मूर्ति का। पर यूगा में कला का प्रमान हितकर ही हुआ। जिस तरह आधुनिक काल में भारतीय कला की अभियनगाराक्ता (Expressionlem) की अपना कर इसलैएड के अंदर मूर्लिकार जब्दाहत तथा काम के प्रमिद्ध निकार मातिमें मधूनि ने अपने गए गण प्रयागों में समार की जमत्वन कर दिवा है उसी तरह भारतीय कला पर यूगा का प्रमान कर गणीय दुआ। पाण्यास्य कला 'वर्षे स्वीतिव्यत्त यार्थेना (Photographic representation) को ही कला का चरम उर्द्ध माना आई है। इसके विशेषेत मारतीय होटें में क्यां की प्रमास व्यक्ति विशेष (Ospression) में ही अपने इसके विशेष कर यह हुआ कि पाध्याय नशी की कला के दिल्लाम में एक्सिक वार जहां के युग ज्या गण हैं। अधिक्य नशी कि कला का आवा म्यामानिक हो है। दूसने जीर भारतीय कला भी निश्च में अभिक्य नशी के कारास प्रमान श्री है हो त्या करनी थी। इसलिए नय कशा भी नाश अभिक्य नशी के कार्या चमान श्री हो आवा करनी थी। इसलिए नय कशा भी नाश अभिक्य नशी के कार्या क्या में सम्मान परिणाम आकारी हुआ है।

मधुर माधार दीनी में प्रतान के शामिक स्वास्थ्य मी जर्म के आवश की स्वीकार कर लेते से एक प्रभावपूर्ण सतुना आ गया है ।

कता की निष्टि में गयुग के खारागा पर, रोक्ग-मृत जीर तीरण उत्तेवनीय हैं। खाराग पर पर मित नो तान निर्माण मित्र में विन्नर मित्र में विश्व ने खर्जीलना का आभाग पाया है। क्ला में खर्जीलना मान बहुत देहा है। इस विषय पर गरा हुन दिवार करने का खरमर नहीं हैं। यहां पर इत्ता कर द्वार प्याप्त हैं कि परिवर्ग में हो या पूर्व में भानिक कला ने इस पित्र में खरजीलना उदार हिन्दिकोण अपनाम है। यह खानव की बात हैं कि विनेंग मित्र में अपनीलना उदार हिन्दिकोण अपनाम ना स्थाप्त की बात हैं कि विनेंग मित्र में अपनील क्ला में खरजीलना का देश विकाल में बिरा कमी भी भागनीय कला है जार होंगे हैं के हर पार हैं। भागतीय कला पर उहार पहले करना कलाव नलाई भी तो उद्योग का एक्स में उपनील की भागतीय कला नि

बान, मनेत में नर्ग प्रथम और उद्गिमा र प्रान्त में न्योरियों को मुख्यि गति बीर किएन को चुक्तियण करती है, वही भगवान पुद्ध की तरह सम्मारियान तीर्थेक्स का सुनियां कर्ष के दानों से उप परिविधान की सदल क्षतिस्थान, करती है। जैन स्थापन्य के अपेत्ताकृत अर्वाचीन उदाहरमा आवृ, पारसनाथ, राजपुर, पावापुरी आदि तीर्थों में और राणा कुंगा के समय के अवशेषों में पाए जाते हैं ।

दित्तिगा में जहां बोद्ध धर्म के स्थापत्य के इने गिने अवशेष है वहां जैन धर्म के प्राचीन स्थापत्य के बहुसंस्य उदाहरगा त्याज भी पाप्य हैं।

इनमें प्रमुख है एल्लोग की इन्द्र सभा श्रीर जगन्नाथ सभा । इनकी खुदाई बाटामी या राष्ट्रक्ट शाखा के चालुक्य राजाओं के तत्त्वावधान में हुई होगी। पागड्य प्रदेश में कलुगमलइ का श्रद्भुत मिटर है। वह भी विद्रानों के मत से मृत्तनः जैनधर्म का ही रहा होगा।

बौद्ध श्रीर हिन्दू मिद्रों की तरह जैन मिटिर-म्यापत्य के भी दो प्रधान बान्तु-प्रतीय है—स्तृपाकार उपरिभाग श्रीर शिलर। जैन स्थापत्य में इनका निर्माण जिस सफलना के साथ हुश्रा है वह श्राएचयं जनक है।

श्रव, संचेष में, जैनवर्म से संबद्घ चित्र कला का निदर्शन करने का प्रयत्न किया जायगा।

सब से प्राचीन जैन चित्र मद्गस में ताजोर के पास पुदूकोटा रियासन के सित्तन्नवासन के गुफा मंदिर की दीवारों पर पाए जाते हैं। इनका समय ६२५—६५० ईम्बी सन् है।

भारतीय चित्रकला के मब से प्राचीन उदाहरण सम्गुजा रियासत की जोगीम्मारा गुफा की दीवारों पर मिलते है। इन प्रागेतिहासिक चित्रों की कला उसी तरह की है जिस तरह की तत्कालीन स्पेन, मेक्सिको. कंष्ट त्रांदि की कला में पाई जानी है।

इसके बाद भारतीय कला के प्राचीन और साथ ही साथ उस्कृष्ट उदाहरण हेदराबाद के अजनता और एलोरा, खालियर के बाघ, वबई के बादामी और मदरास के सित्तन्तवासल की गुफाओं में ही मिलते हैं।

श्रजन्ता-एलोरा की चित्र-कला के बारे में प्रसिद्ध ही है कि इनका सम्बन्ध बौद्ध-धर्म से हैं। लेकिन मित्तन्तवासल के जैन धर्म से सम्बद्ध भित्तिचित्रों या मएडोदक चित्रों की कला भी उच्च कोटि की है। इसमें कोई संदेह नहीं कि श्रजंता के सर्वोत्कृष्ट उदाहरणों के साथ सित्तन्तवामल के चित्रों की तुलना करना श्रन्याय होगा, किन्तु ये चित्र भी भारतीय चित्र कला के इतिहास मे गौरव का म्थान पाते है। इनकी रचना शैली बाघ श्रोर श्रजंता के भित्ति-चित्रों से बहुत कुछ मिलती जुलती है। इसका कारण यही है कि ये सभी शाखाएँ एक ही स्कन्ध, भारतीय कला के स्कन्ध से निकली थीं। जैन स्थापत्य की चर्चा करते हुए मैने इस बात की श्रोर पाठकों का ध्यान श्राकृष्ट कर दिया था।

सित्तनन्वासल के बाद जैन धर्म से सम्बद्ध चित्रकला के उदाहरण भारतीय इतिहास के उत्तर मध्यकाल अर्थात् दसवीं-स्यारहवीं शताब्दि से लेकर १५ वी शताब्दि तक मिलते है। इसके पटले चित्रकना लुत हो गई हो ऐसी बात नहीं। लेकिन प्राचीन भारत के जो भी श्रापंत्र हमें मिल जाते हैं उन्हें गतीमत समभता चाहिए। मागधी प्राइत की सुरसुन्दरी कहा प्रभृति जैन पुन्तकों में चित्र कला के सानत्य के स्पष्ट प्रमाया मिलते हैं यचिष श्राप्रेष कुछ चार के ही उपलब्ध है।

सच पूबिए तो मायकालीन चित्रकला के श्रवशेषों के लिए हम सुस्यत जैन भाएडारों के ही आभारी हैं। पत्नी बान तो यह है कि इम काल में प्राय एक हजार वर्ष तक जैनधर्म का प्रभार भारतवर्ष के एक नहुत गड़े हिस्से में फैना हुआ था। दूसरा कारण यह भी है कि धनी मानी जैनियों ने नहुत बड़ी सरया म धार्मिक अप ताड़ पन पर लिखित ख्रीर चित्रित (Illuminated) करा कर बटबाण थे।

ये जैन चित्र केवल श्वेताचर मध्यदाय के ही है। इसका कारण स्पष्ट है। रेनेनाम्स सम्प्राय के तत्त्वास्थान में ऋर्ट्त श्रीर तीर्थकरों के चित्रों को श्रवहृत करने का श्रयसर चित्रकारों से पर्याप्त मात्रा में मिल सकता था लेकिन दिगम्सर सम्प्रदाय में नहीं।

निशायचूर्णी, श्रागमून, त्रिशस्टिशलाकाषु-पचरित्र, नेगिनाथचरित्र, कथारतमागर, समर्गोयम् १, उत्तम यवनस्त्र, कटास्त्र, साजगणिहक्तमग्रसुत्तवुन्ती इत्यादि वे शसुख म्राथ है निनकी चिनित प्रतिया श्राज भी उपलब्द है।

दिगम्बर सम्प्रदाय के साहित्य का कतिपयों इतियों में भी जैन चित्रकला के सुन्दर नमूने मिलते हैं। करणानुयोग सम्माधी त्रिलोकप्रनिष्ठि, त्रिलोकसार प्रभृति प्राचीन प्रायों म चित्रमला के सु दर नमूने हैं।

चूकि पहले पहल इस राल के प्रतिनिधि म्वस्य चित्र जैन धर्म से ही सम्बद्ध पाण गए इसलिए इस काल की चित्र कला की रौनी वा नामकरण जैन रौली किया गया।

इस नामकरण को क्यों रेबीकार नहीं किया जा सकता इसका एक प्रमुख कारण मैं आप को पन्ते ही बता सुका हूँ।

एक दूसरा शारण भी है, निमकी उपेता नहीं श्री वा सकती। भारतीय चिनक्ता के इतिहाम के शोध के मिलसित में दुख दिनों के भार पेमे बहुत मारे चित्रित श्रावैन अध मिले जिनकी टेक्तीक पूर्वाक चित्रित जैन अधों से मिलती जुलती थी—उदाहरणार्थ प्रमतिबलास, बालगोधानम्तुनि, गीत गोपिन्द, दुर्गोमसरानी, रति रहस्य इत्यादि।

इम पर श्रीहागानान चगननाल गेरता ने नो भारतीय क्ला के मर्मन विद्वान श्रीर श्रालाचक हैं—इम कान की शैली का नामकरण गुजरात शैली किया।

लेकिंग कालान्तर में टम प्रकार के बहुत में प्रथ मिले जिनका चेत्र गुजरान से बाटर था—जैमे राजपूनाजा, मालवा, जौनपुर, पजान इत्यादि । इसलिये चानन्द कुमार स्वामी ने इमका नामकरण परिचम भारत शैनी किया है यवपि पान तो ऐसे अथ टिल्लिंग में भी मिलें हैं और इस नाम में भी खान्याप्ति डोप छा जाता है। यहाँ हमें इस समय की कला की विशेषतात्रों के संचिष्त परिचय से ही संनोष करना पड़ेगा।

मुक्ते यह देख कर बहुत आश्चर्य हुआ था कि इस शैली के महत्त्व को रायकृष्णदास जैसा कला का पारखी विलकुल नहीं समक्त पाया है। श्रपनी 'भारत की चित्रकला' में उन्होंने लिखा है कि इस शैली में 'न मौदर्य है, न रेखाओं का दम्म-खिम और न कल्पना की उडान"। यह आलोचना कुछ वैसी है जैसी पाश्चात्य विद्वानों की समन्न भागतीय कला के सम्बन्ध में, पाच्य विद्या के पारंभिक काल में, हुई थी। उनके मतानुंसार तो अनेक मुजाओं वाली भारतीय मूर्तियां कला की श्रेणी में आ ही नहीं सकती श्री। लेकिन उन्होंने पीछे चलकर भारतीय कता की अंतर्निहित वास्तविक आध्यात्मिक विशेषताओं को समम्म लिया और वे अपनो गलनी स्वीकार करने में पीछे नहीं रहे।

रायकृष्णादास को यह सभभाना चाहिये कि उपर्युक्त चित्रों में "एक प्रकार की निर्मलता, स्फूर्ति और गित वेग है, जिससे डा० आनन्दकुमार स्वामी जैसे रसिक विद्वान् मुग्ध हो जाते है" (V. C. Mahta भारतीय चित्रकला)।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि ये चित्र अजनता या सितन्तवासल के चित्रों की तग्ह रोचक नहीं फिर भी किनी भी सुसंस्कृत मस्तिन्क पर इनका प्रभाव पड़े विता नहीं रह सकता। इन चित्रों की सरलता और स्पदन शीलता को देखकर एन० सी० मेहता तो यहां

तक कहते हैं कि 'यही चित्र शैली हिन्दुम्तान की लोक शैली रही।''\*

# मंदारा जिले में जैन पुरातहर

[ ले॰-मुनि श्रो कातिसागर महाराज, साहित्यरत ]

भू हुस्कर के गताङ्क में (मा० ११ कि० २) श्री कामता प्रसाद जी जैन ने उपर्युक्त शीपक लेख से मंडारा जिले के जैनपुरानस्त्र पर कुछ प्रकाश डालकर इस ओर पुरातस्त्रान्वेषी विद्वानों का ध्यान श्राकृष्ट किया था। इसमें शक नहीं कि मंडारा किसी समय जैन संस्कृति का विशाल केन्द्र श्रत्रक्षय रहा होगा। इस बात के लिए साची वहाँ प्राप्त होने वाले पुरानना-वशेष हैं। इस जिले में भ्रमण करने का मुक्ते भी श्रत्रसर मिला है श्रतः इस प्रस्तुत भड़ारा जिले में प्राप्त पुरातन जैन श्रत्रशेषों का ही उल्लेख कहूँगा। श्राशा है पुरातस्त्र सम्बन्धी खोज करनेवाले विद्वानों को यह रुचिकर प्रतीत होगा।

जैन कला का मुख उज्ज्वल करने वाले शिल्प स्थापत्य के बहुत से पुरातन मग्नावशेप मंडारा जिले में प्राप्त होते हैं। जैन धर्म के ज्यापक प्रसार के ये प्रत्यच्च प्रमाण भी हैं। ये

क्षियह निबन्ध श्रीजैन-सिद्धान्त-भवन, श्रारा में महावीर जयन्ती के श्रवसर पर संभापित के पद से पदा गया था।

श्रारोप पेरन न इतिहास और पना की टिप्ट से ही नहीं श्रपितु मारतीय संकृति के इतिहास के पृष्ठों के निण्मी महत्तापूर्ण श्रीर बहुमृत्य हैं। पर तु रोद को बात है कि यहाँ का पुरातररातुसधान श्राज तक उचित रीति से नहीं हुआ। श्राज तक यहाँ कोई ऐसा सहर्य नहीं श्राया जो इन क्लात्मर श्रवशेषों की क्सण् कहानी सुन इनके उद्धार के लिए सुख प्रयक्षशीन हुआ हो या श्रीरो की इस दिशा में प्रहुत क्यि हो।

नागरा -यह गाँउ मडारा जिले में गोटिया जरशन से चार मीन है। पुरातस्त्र की दृष्टि से यह वडे महत्त्र का है। यहाँ जैन मन्टिरों के ध्वसावशेरों से बना हुआ एक पुराता शैन मन्दिर है। स्तमो में कुम क्लान श्रीर कहीं-कही बड़ी बारीकी से जैन मूर्तियाँ खुदी हुई हैं। जो सभन है किसी के मिटाने से आजक्त अरपष्ट सी हो गयी हैं। मदिर का तोरण जैनशिन्पशास्त्रानुसार बना हुआ है। पर्या के दिनों में यहाँ आसपास के सेतो में मृर्तियाँ, सिक्के, ताम्रपत्र तथा तलनार श्रादि शखा निकलते हैं। यहाँ के मिले हुए . गोबिन्दच दुके सिक्के मैंके न्से हैं। एक महत्त के तलबार भी मैंने देखी थी जो उनके खेन में से निक्ती थी। उसी महन्त ने मुक्ते एक स्थान पर ले जाकर तीन सुन्दर, भन्य शिन्पम्नात्मक स्रहगासनस्य निगम्बर जैन प्रतिमाएँ बननाई ! इन पर "वि॰ स॰ १२०३ माघ वदि ३ रवि॰ मट्टारक सिंहमेन" "श॰ १५४२ चैत्र वदि २ सौमावधेद निदासोमसेन महारकाना प्रणमित "शका"द १८०६ फारगुण सावरगावमध्ये "कमश लेख खुरे हुए है । जैन इतिहास की दृष्टि से इन मूर्तियो का महत्त्र है। परिनाप की बात तो यह है कि किसी श्रहानी ने लेखीं को क्तइ मिटा न्याहै। सन से प्राचीन मूर्तिका लेख १५ पक्ति में था पर स्त्रन केन्च एक पक्ति अवशिष्ट रह गयी हें और वह भी अस्पष्ट। सिवाय शोक के और क्या किया जा सरता है। यदि सम्पृण लेख प्राप्त होता तो न जाने क्या क्या झातत्र्य प्रसट होता । ये मृतियाँ कमा की दृष्टि स उन्च श्रोणी की हैं। दर्शनमात्र से चेहरा शान रस म फलक उठना है। मैं तो उनके दशन से इतना सुग्य हो गया कि अधुप्रवाह नेत्रों से प्रवाहित होने लगा। मत्रम विद्रासोमनेन महारक सन्त्राधी दो लेग्न मेरे समह में हैं। यह समह भागी अप्रकाशित है। ये कारजा के थे और बड़े उच्च कोटि क विद्वान् थे। ''श्रीमद्रायगुरु वस्थराचार्य, महावादीइवररायवादी, विद्ववजनमावभीम, सामिमानवादीमसिहाभिनव चै ये त्राप के निशेषण हैं। श्रापका प्रमान सनन व्याप्त था। समन है मडारा जिले में भी श्राप का श्रापनन हुआ हो और उस समय यहाँ मन्दिर नी प्रतिष्ठा हुई हा, क्यांकि श्रापने १०८ प्रतिष्ठाएँ भिन्न मिन्न स्थाना पर करवाई थीं। शर १५४१ सम्बन्धी मेरे अप्रशाशित सप्रद के लेख में इसका विहेश है। ये तीनो मूर्तियाँ किमी श्रद्धानी की श्रद्धााता का परिचय दे रही हूँ आर्था राण्डित हैं, पर सौंदर्य की आमा ज्यो को त्यों सुरनित है। मेरे समह में एक लेख सावरगाँव से भी सन्बन्ध रखना है।

महंतजी के पास एक ताम्रपत्र होने का समाचार मी मुफे लोगों से मिला था। पर वे मुफे वतलाने को विस्कुन तैयार न थे। वहुत कुछ कहने सुनने के वाद वतलाना इस शत पर तय हुआ कि मैं उसे दूर से ही देख छूँ; स्पर्श न कहूँ। मैंने मंजूर किया। जब मुफे उन्होंने ताम्रपत्र वतलाया तब मुफे जो आनन्द और दु:ख हुआ उसे मैं कैसे व्यक्त कहूँ। वह है साइज़ का था और शिरोमाग में जिनमूर्ति पद्मासन में उत्कीर्णित थी। मैंने बहुत से ताम्रपत्र देखे जिनमें जैन मी सम्मलित हैं पर किसी में जिनमूर्ति उत्कीर्णित नहीं देखी। यह ताम्रपत्र १५ पंक्तियों मे दो पत्रों में विभाजित था मैंने नकल करना प्रारम्भ किया तब उन्होंने साफ उन्कार कर दिया और ताम्रपत्र बन्द कर के घठा ले गये। उनका विश्वास है कि उसमे इन्य सम्बन्धी कुछ हक्षीकत है, आत: लिखने देना तो दूर रहा किसी को दिखलाने से भी इन्कार करते है। मुफे बहुत अफसोस हुआ। जाने ऐसे कितने ताम्रपत्र मंत्र, यन्त्र, द्रव्य विपयक विश्वासों के माजन बनकर शुद्ध ऐतिहासिक महत्त्वपूर्ण साधन यों ही नष्ट हो रहे हैं। मुफे इसका अनुभव भी हुआ ही है।

उपर्युक्त ताम्रपत्र जैन इतिहास की हृष्टि से अवश्य महत्त्वपृर्ण है। इस पर शक संवत् १०३० उत्कीरिएत है। अन्त में किसी राजा के इस्ताच्चर हैं जो अम्पष्ट हैं। यदि कोई पुरातत्त्व प्रेमो वहाँ जाकर कुछ दिन रहकर खेाज करें और महंतजी को समभा बुमा कर ताम्रपत्र की नकल करें तो बहुत कुछ अन्धकार दूर हो सकता है। वहाँ खरडहरों की पूरी भरमार है और मुभे वहाँ रहने का बहुत कम अवकाश मिला।

पद्मपुर: —यह प्राम गोदिया तहसील में आमगाँव स्टेशन (जी० आई० पी०) से दो मील हैं यह स्थान सातवीं और आठवीं शताब्दियों में बहुत उन्नतावस्था में था और शिचा का विशाल केन्द्र था। संस्कृत साहित्य के चमकीले नचत्र किववर मत्रभूति यहीं के निवासी थे। बहुत दूर दूर से राजकुमार न्यायशास्त्र का अध्ययन करने को यहाँ आते थे। वहाँ के उपलब्ध कितपय पुरातन जैन मग्नावजेपों से प्रतीत होता है कि यह नगर जैन संस्कृति की दृष्टि से भी कम महत्त्वपूर्ण नहीं है। सुभे तारीख ८-३-४४ को इन अवशेषों को देखने का सौभाग्य प्राप्त हुआ था।

नगर में बहुत पुरातन इमारतें दृष्टिगोचर होती हैं' जो नगर की पुरातन उन्नित का इतिहास मौनरूप से कह रही हैं। कई स्थान ऐसे भी महत्त्वपूर्ण है जो भारत सरकार द्वारा सुरित्तित नहीं हैं।

माम से उत्तर मे दो फर्लाङ्ग पर सोन पटेल के खेत मे कुछ प्राचीन जैन मूर्तियाँ पड़ी हुई हैं जो कला की दृष्टि से बहुत ही महत्त्वपूर्ण हैं।

एक विशाज काय पद्मासनस्थ परिकर युक्त भगवान् पार्श्वनाथजी की प्रतिमा कालेपत्थर की बनी हुई है जो दूर से ही दर्शक को अपनी ओर आकृष्ट कर लेती हैं। दर्शक का मन उसके अनुदर्भ का अनुमव कर आनन्द में मग्न हो जाता है। प्रतिमा है ३ इश्व है। १३ इश्व में समक्षण बड़े हो आकर्षन हैं। इपर के माग में नो इन्न और हाथी दिखाई देते हैं, निष्न माग में दो तीर्थेंद्वरों की मूर्तियों आपियन हैं। दयाम पापाल पर उन्कीरिशन प्रमु के मखक पर अयन मूक्त कीर्ि युक्त उन बना हुआ है जो सम्पूल मूर्ति को पामका नेता है। अपनमव्य मुक्त कीर्य यानसरम और महामाम्मीय के दरान होने है। अयुभव होने लगता है कि कहाँ इम लानु रेह में तो महान आतमा की स्थापना नहीं हो गयी है। मालून होना है कि मतिमा मजीन है। इस प्रतिमा मं जब मानन की आतमा को आकर्षित करने की इननी अयुन शक्ति है तो मालून नीर्थेंद्वर मगशान में इसने मो अपनम गुनी शक्ति विद्यमान रही होगी। इस प्रकार की अनुपूति आतमा में हुए दिना न रहेती। दर्शन करने करने साम प्रमु कि विद्यमान रही होगी। इस प्रकार की अनुपूति आतमा में हुए दिना न रहेती। दर्शन करने करने साम प्रमु कि विद्यमान प्रतिम प्रमु प्रमु की यह पक्ति याव आ गयी "पर्व पर्न युक्त कार्य साम प्रमु साम प्रमु की यह पक्ति याव आ गयी "पर्व पर्न युक्त कार्य साम प्रमु साम प्रमु के साम प्रमु साम प्रमु साम प्रमु के साम प्रमु साम साम प्रमु साम प्रमु साम प्रमु साम प्रमु साम प्रमु साम प्रमु साम साम प्रमु साम प्रमु साम प्रमु साम साम प्रमु साम प्रमु साम प्रमु साम साम प्रमु साम प्रमु साम साम प्रमु साम साम प्रमु साम साम प्रम

प्रदन होता है—मूर्ति था निर्माणुका क्या होगा ? ययपि स्वर्यस्य से मूर्ति पर कोई लाय लुदा हुन्ना नहीं है, तथापि सूक्तातिन्द्रम कीलि (वही बारीक युदाई ) को देखने में यह कलचुरी कान को प्रतीत होती है। जेदगा की बहुत्तता, [हाथियो पर] मूक्त कीणि कलचुरी कान क प्रमुख लल्ला है। इसी समय की गैंने जवनपुर, पुनसौर खौर छपारा में मूर्तियों निर्मी हैं जिलक कलचुरी कला मूर्तिसानी हुई है। मैं इस मूर्ति को कला की दृष्टि में मध्यप्रान्त में प्राप्त पुरानत जैन प्रतिमाश्चा म तृमस न्या नेता है। यहाँ पर अनि हुएँ का विषय इनला हो है कि इस मूर्ति को लोगों ने किसी नेत नेतों का रूप हैकर सिद्द नहीं लगाया स्त्रीर न किसी प्रवार का बनिदान ही नेते हैं जैसा कि कई स्त्रानों में हुआ करना है। '

इसी देन को मेड पर एक जैन मूर्ति ग्रम सहगामनम्थ अञ्चल दूरस्था मे पड़ी हुई है। यह कई दुकड़ी में त्रिमाजित है, पर किसी मने आदमों ने इसे ठीक ठाक कर गारे स विषक्त कर राज दिया है। काम की टिए से यह मूर्ति महस्त्र की नहीं है।

एक मृति भागान फ्रायनेन की पद्मासनस्य शिगानमान है। यह मृति निगन्यर सम्प्रदाय को है दोनों क्षोर इन्द्र तथा उपर के माग में दो ब्याना में जिन मृतिया प्रस्मापन है। यह भी स्मृतिक्त है। इसका मत्तक नानों के द्वार में गया हुब्या पाया गया। मैंने उम ठीर करा कर सब सृतिया के माथ स्पर्धा दिया।

यहा पर ११ इच के स्थाम पायाण पर एक और मूर्नि इस्केलिन है। इस मूर्नि के पारां और नम्र मूर्नियों लुद्दी हुई है। पायाण में बर्टून से रज करण दिस्पनाई पहने है इसियण यह सैंगिनम माञ्चम होना है।

यहाँ और मो यहा म अवसेप कानवाहोत हैं पर व इनन कायूए है कि यह कहा। मुक्ति है कि उनका मायाथ किम धम या मान्द्रति में है। निवन्धों के रूप में भी प्राप्य हैं। विषय विमाग के हिसाव से यद्यपि जैन लेखकों का प्रधान दृष्टिकोग् धार्मिक रहा है फिर भी बुद्धिवर्द्ध कर, हास्यविनोर कोत्हल एतिहासिक घादि विविध प्रकार की कथाएं भो अनेकों उपलब्ध हैं। विशालना में जैन कथा साहित्य वहुत विस्तीर्ग है। हजारों जैन कथा प्रन्थ यत्र तत्र जैन मंद्यारों में पाए जाते हैं। कथा साहित्य के कई सप्रह्मविशों में तो एक ही प्रन्थ में १००—२०० यावत् ३६० कथा श्रों तक का संप्रह पाया जाता है जिससे वक्ता एक ही प्रन्थ के आधार से नित्य नई कथा सुनाते हुए भी वर्ष मर श्रोनाओं को सुन्ध कर सकता है। लोक भाषा में रचित राम, चौर्यई संज्ञक कई कथा प्रन्थ तो जैन मंद्यारों में सचित्र पाये जाते हैं जिनका कला की दृष्टि से भी बहुत अधिक मृत्य है। कई कथा प्रन्थों में नवों रसो का बढ़ा हो मरस वर्णन पाया जाता है. कई महाकाच्य हैं उनका विविध दृष्टियों से श्रसाधारण मदत्त्व है।

# जैनागमों में वाङ्मय के प्रकार-

जैनागमों मे चार ऋनुयोग वतलाए गए हैं—१ प्रथनानुयोग, २ करणानुयोग, ३ घरणानुयोग, ४ द्रव्यानुयोग। इनमे से प्रथम मे सदाचारों को आचरण करने वाले स्त्री, पुरुपों का जीवन झंकित होता है जिसे धमेंकथा कहते है, किस धार्मिक विधान को किस व्यक्ति ने किस प्रकार आचरित किया, अनेकों वित्र बाधाएं उपिश्वत होने पर भी किस प्रकार उन्होंने सदाचारों की प्रतिज्ञात्रों को निवाहा और उनके द्वारा उन्हें क्या फन प्राप्त हुन्त्रा ? धर्मैकथा मे ऐसी कथात्र्यो का ही समावेश होता है। दूसरे ऋनुयोग में गिएत प्रधान खगोल, भूगोल स्रादि विषयों का वर्णन मिलता है। नीसरे में सदाचार के मृतं नियम ऋौर उनके स्थाचरण की विविध प्रक्रियाओं का वर्णन पाया जाता है ऋौर चौथे मे जीव, ऋजीव, कर्म, परमात्मा, जगत् का स्वरूप ऋाँदि तत्त्वों की व्याख्या की जाती है। इनमें से धमेकथानुयोग का स्थान वृहुत ऊंचा है इसका कारण यह है कि ऋधिकांश जन साधारण उच्च शिक्तित नहीं होता श्रतः दूसरे तोनों श्रनुयोग उनके समभाने में क्विष्ट होते हैं। सदाचार के पाजन व पापो से निवृत्त होने के उपरेश देने से लोग उन्हें आचरित करने व पाप कार्यों को परिहार करने के लिये उतने उत्पुक नहीं होते, जितने वे धर्मकथानुयोग में उन सदाचारो के पालन का फल व पापों का कुफन सुन कर सहज ही मे उन्हे पालन व श्रयोग्य कार्यो का परिहार करने के लिये दृढ़ प्रतिज्ञ हो जाते हैं। करणानुयोग एवं द्रव्यानुयोग को तो कुशाप्र बुद्धिवाले ही समम सकते हैं इसलिये आम जनता में धर्म प्रचार का मुख्य साधन एक

शुद्धवाल हा समम सकते हैं इसिलिये आम जनता में धर्म प्रचार का मुख्य साधन एक
१ इस कोटि की आराधना कथा कोश एवं निन्द स्त्र में कई कथाएँ है। २ राजरोखर
मूर्र का कथा प्रन्य। ३ धूर्तांख्यान। ४ प्रवन्य संप्रह और अनेक ऐतिहासिक काव्याटि।
४ जैन साहित्य में कथाओं के प्रकार—भक्तकथा, स्त्रीकथा, श्रवानिपालकथा और राष्ट्रकथा को
विकथा तथा धर्मचर्चा को धर्मकथा कहा गया है। ६ उदाहरणार्थ श्रीपाल कथा को लिया
जा सकता है जिम पर श्वेताम्बर दिगम्बर दोनों सम्प्रदायों के ६० अन्थ विद्यमान हैं। इसके
विषय में अनेकान्त वर्ष २ ग्रंक २, वर्ष ३ ग्रंक ७ में प्रकाशित मेरा लेख देखना चाहिए।

धम क्यानुयोग हो माना गया है, कहा जाता है कि हाता धम क्या नामक हठे जैनागम में ३॥ करोड क्यान था पर रान प्रमाप प्रसाप प्रसाप करन १९ छाष्याय ही इसके प्राप्त हैं जिसमें प्रीप्त हों क्यान हों जिसमें प्रीप्त हुए उदाहरण के रूप में क्यानक हैं जो बड़े सुन्दर हैं। जैन्धमें के धामिक छाचारों को पानन करने वाले १० श्राक्तों का वर्णा उनास दर्शा मून में पाया जाता है। इसी प्रकार जैन सुनियों का अनुनरीपपातिक दर्शा, श्रन्त इनद्शा, मूनाचार छादि कई प्रायों में बहुत खाछ। वर्णा है। अच्छे प्रमुक्त के उदाहरण (उनके कल के निर्देश में) विपार सून में बानाए गये हैं। प्राचीन जैनागम साहित्य की कथाओं का तत्कालीन सामाजिक सरहति, इतिहास, निकाण शैनी, भाषा के विकाश श्रादि विविध दृष्टियों से बहुत महस्त्व है।

मून आगमों के पश्चात कथा साहित्य का विकाश हम उन आगमो पर रची हुइ नियुक्तियो, भाष्य, चूर्णि पत्र वृक्तियो मे विन्तार से पाते हैं। निर्युक्ति, चूर्णि एव भाष्यादि प्राचीन टोकाण जिनके कथानक पर्याप्र प्राचीन एव समसामयिक भी हैं इनका निर्माण कान ५ वों से ९ वों शता दी तक का है। इस समय के स्वतन्त्र कवा प्राथ बहुत कम पाये जाते हैं, कुद्र माथ रचे श्राद्य गये थे, श्रीर उनका निर्देश पीट्रे के क्या मार्थोंने श्राता है लेकिर वे ऋाज प्राप्त नहीं हैं। जैन बिढ़ारों ने तोर रुचि की छोर ख्रधिरुध्यान रखा है और समय मनय पर जन साधारण में प्रचनित प्रसिद्ध कथानको पर भी बाफी प्राथ निरंते हैं। जिस मनय रामायण एव महामारत की क्या ने जन साधारण में एक नवीन उत्साह और श्रामिक्षवि उत्पान कर दी थी, जैन निद्वाना ने असनेविक्ष्यती, पत्रमविष्य हरिवश पुराण बादि मौनिक प्रवां की रचना की। इसके प्रधार पादिवासमूरि ने तरगरती नामक क्या बढ़ी रसपुण बनाई पर बह मृत रूप म श्रव उपता । नहीं है उसना सिन्नि सार ही हमे उस सरस क्या का रसाम्पादन करा रहा है। धन्मिनहिंगडो अन्य भी एक सरस कथा माम है। इसी प्रकार दिगम्बर सम्प्रदाय में हरिषेण ने एक श्रराधना कथा कोश बनाया. जिसकी दनोक मत्या साढे बारह हजार है। दिगम्बर सम्प्रदाय में 'खाराधना कथा होश' मात के दो सस्क्रन श्रथ और हैं, एर आचार्य प्रमाचन्द्र का गरायद्व और दृसरा ६० नेमिदत्त का परायद्व। ये वथाएँ भी श्रायन महत्त्रपूर्ण, रोचर एव सरम है श्राठवीं शनान्दा में हरिमदूस्रि जो ने

<sup>)</sup> इस सम्बन्ध में दिशत बदान मी॰ A N उसाप्ये स्वादित हृहद् ऋषाकोर का प्रस्तादना में देखना चाहिए।

र भागानि जीनमा मावतगर से प्रकाशित, सम्भादक मुनि पूर्वप विश्वपत्ती ।

१ इसकेरणनावाल कसम्बन्ध में मत भेद हैं। धन्यगर के निर्देशानुमार इसका समय चौर सक्शकरिं।

४ इसका अर्मनी में अनुवाद प्रकाशित हुआ था। उसमें गुलाता म अनुवाद प्रकाशित हुआ है।

# मागकान् महाकीर का किहार महेजा बिलक-श्रीयुत बाबू कामता प्रसाद जैन, D L.M R A.S ]

'शनैः शनैः प्रभु करें विहार, नाना देश ग्राम पुर भार ।' त्रारंजखएड कियौ सम्बोध, तीस वरप विहरै अवरोध ।'

-वर्द्धमान पुराग १६।२०६

जैनियों के अन्तिम तीर्थंद्वर भ० महावीर वर्द्धमान ने वारह वर्ष का घोर तप तपा— उस तपत्या में उनकी आत्मा कर्ममल से मुक्त हो गई। भ० महावीर सर्वज-सर्वदर्शी परमात्मा हुये। जैन शास्त्र उनके वेभव का बखान करते है। बौद्ध शास्त्र भी कहते है कि भ० महावीर सर्वज्ञ सर्वदर्शी, लोक प्रस्थात् और अनुभवी वयपाप्त लोक नेता थे। निस्सन्देह वह विश्व की विभूति थे। इन्द्र ने जाना कि भ० महावीर द्वारा विश्व का कल्याण होगा। अतः उसने प्रभु से निवेदन किया कि वे आर्थखड में विहार कर के ज्ञानामृत की वर्षा करें, जिससे लोक को अमरत्व की प्राप्ति हो! इस निमित्त को पाकर भ० महावीर का विहार समय आर्थखड में हुआ!

जैन शास्त्रों में श्रार्थलंड से मतलब भरतत्त्वेत्र के उस भूभाग से है जिसमें श्रार्थ लोग रहते है श्रोर जहा धर्म-कर्म की प्रवृत्ति हमेशा रहती है। उस भूभाग की परिधि श्रत्यधिक है—श्राज की ज्ञात दुनियां उसमे समा जाती है। भरत त्त्वेत्र का विम्तार ५२६ है योजन कहा गया है श्रोर एक योजन यहा दो हजार कोस का माना है। भरतत्त्वेत्र के बीच में विजयार्ध पर्वत है, जिसके इधर-उधर (पूर्व-पश्चिम) गंगा, सिन्धु निद्यां बहती है। इन निद्यों श्रोर पर्वतों से भरतत्त्वेत्र के छ खएड हो जाते है। श्राजकल जो पृथ्वी उपलब्ध हुई है उसका समावेश भरतत्त्वेत्र के श्रार्थलंड में हो जाता है—विजयार्ध पर्वत उसके बाहर की चीज़ है। वह शायद उत्तरी ध्रुव में कहीं हो, जहा विद्याधरों की विन्तिया थी श्रोर जहां श्राज वहे २ नगरों के खंडहर मिलते हैं।

पिडत प्रवर वृन्दावन जी ने इस विषय में लिखा है कि "भरतचेत्र की पृथ्वी का चेत्र तो बहुत बड़ा है। हिमवन कुज़ाचल ते लगाय जंबूद्गीप के कोटताई, वीचि कळू दश लाख कोश चौड़ा है, तामें यह आर्यखंड भी बहुत बड़ा है। या मै बीचि यह खाड़ी समुद्र है, ताकूं उपसमुद्र किहेंये है।" स्व० पंडित गोपालदास जी ने भी यही मत ब्यक्त किया था। श्रवण बेलगोल के पंडिताचार्यजी ने भी इसी मत को मान्य किया था। उन्होंने आर्यखंड को श्रारव, चीन श्रादि छप्पन ५६ देशों में विभक्त बतलाया था। आधुनिक विद्वत्समाज मध्य एशिया, श्राफरीका आदि देशों का उल्लेख 'आर्यन' अथवा 'आर्यबीज' रूप में करता है। श्रतः वर्तमान में ज्ञात सारी दुनिया आर्यखंड में श्रान्तेमुक्त समम्तनी चाहिये।

भिक्सिमनिकाय (PT.S) भा० १ ए० ६०

२ हमारी 'भगवान पारवैनाथ' नामक पुस्तक देखो ।

टम न्या स भ० मन्वीर का आर्गियन म निगर करने का अर्थ यह होता है कि उन्होंने आन की जात तुनिया में प्राय मर्पेत्र विगर किया था। एक तीर्थं कर मनापुरप ने लिये समप्र आर्गियड से निगर करना कुछ भी अनीरवा नर्ग है। किन्तु आनकत नहन से विद्वान भ० मर्गायर के निगर नेत्र हो भारत के प्रयीग भाग में ही सीमित ग्रानित है। हिना भारत राजपूराना और पजान की और भ० महानीर पहुंचे ही नर्ग थे, यह उनकी मायना है। एनेत्रास्त्रीय 'कल्पसून' म भ० महानीर ने बिगर कर ने जिन र मातों पर चीमाया किया, उनके उत्लेख के आधार से उछ पिद्वानों ने उपर्यु के मान स्थिर किया है। यह चालुमीन बेगाली, बिगयमाम सानपूर, नालन्या, मिसिला, श्रान्मी, श्रान्मी और पानापुर म हुये लिखे गये है। किन्तु हमा यह अर्थ परी से मकता कि इन स्थानों के अतिरिक्त अथना हनके निकटवर्ती चेन से इर होगों म सानान गये ही नर्ग। हाथी गुक्त के सिनालेख से स्था है कि भ० मनावीर का सानोग्राग पुगारी पर्वत पर अवनितित हुआ था, परन्तु 'करपस्त्र' में यह कर्ग पूरी लिखा कि भ० मन्योर की घरीनेशान कुमारी पर्वत पर हुई भी। इसके विगरित तर उत्लेख रूप मोन है कि भ० महानीर का निकट है कि भ० महानीर का निकट से पूरी हम के विगर तर उत्लेख रूप मोन हो होनेशान अन्त उत्लेख रूप मोन हो सीमित करना प्राथर्थ है।

श्रीजिनमेनारार्य यो ने 'हरिक्यपुरामा' म स्पष्ट रूप में उन नाना देशों का उल्लेख किया है जिनम गठ महार्योग मिटर थे। उन्होंने लिया है कि "जिस मरार मठ महार्योग मिटर थे। उन्होंने लिया है कि "जिस मरार मठ महार्योग ने पहिले प्रानेक देशों में जिना कर उन्हें धर्मात्मा बनाया था, उसी प्रकार मठ महार्योग में माय रे—काशी, कीशन, कीशर्य, कुमण्य, अश्वयण माल्य, जितन, पावाल, भट्ट मर, पाट्या, मौक, मत्या, काश्य मोरमें। एव वृक्तार्थक, समुद्रनम के—किला कुरुनागल, केनय, आप्रेय, रागोज, आहार्टीक, यराश्रुति, भिष्ठु, भाषार, मौतीर, स्रुप्तीम, दशैकक, बाद्यान, भारद्वान और क्वायनोय, एर उत्तर दिशा के लाखी, कार्यों आदि देशा म विदार पर उन्हें धर्म की और अञ्च दिया था। "

िना टेशों के नाम श्री नित्तमेताचार्य ने उत्तर लिये हैं उनके श्रातिरिक्त श्रीर भी बहुत में टेशों के नाम श्री नित्तमेताचार्य ने उत्तर हिंगा था। उत्तर्श क्रिसिन टेशों में

---इतिनेशपुराय

<sup>1</sup> थी जिल्ला उमरि इत 'भी शैरविहार में मौमा' द्यो ।

र जनज काँव विद्वार वनद भोड़ीमा रिमच मोमान्त्रे,

अधिकाश भारत भर में फैले मिलते है और बहुत-से भारत के बाहर भी प्रतीत होते हैं। पस्तुत लेख में हम यह देखने का प्रयत्न करेंगे कि यह देश कहां श्रवस्थित थे। इसके पहले पाठक यह ध्यान में रक्खें कि पुरातत्त्व छोर छानुश्रुनि इस बान की पोपक है कि भ० महावीर श्रोडीसा, पंजाब, राजप्ताना, महाराष्ट्र श्रादि देशों में विहारे थे । कुमारी पर्वत श्रोड़ीसा में है: जहा महावीर प्रभु की धर्म देशना का शिलालेखीय उल्जेख मिलना है। गाधारदेश को राजधानी तत्त्वशिना के भयावशेष जैनवर्म के अन्तित्व को प्रमाणित करते है। जैनशास्त्र कहते है कि गाधार में म० महावीर का समीशुग्ण प्रवनाग्त हुया था। लोग कहते है कि वहा पास में कोटेरा ग्राम के पर्वत पर जो प्राचीन ध्वंस मिटर है, वह भ० महावीर के शुभागमन का स्मार्क है' । मेवाडदेश में मजिक्किमिका नगरी भ० महावीर के निकट समय में प्रख्य त् थी। वहां ऐसे लेख मिले हे जिनसे उम नगरी में ऋहिंसाधर्म के पानल्यकी सूचना मिलती है। भ० महावीर के निर्वाण काल के ८४ वें वर्ष के एक शिलालेख में उसका उल्लेख हैं । यदि भ० महावीर का विहार उस नगग्वर्नी प्रदेश में न हुआ होता तो इतने प्राचीन उल्नेख वहां जैनधर्म के प्रभाव के कैमे मित्तते ? कैसे जैनधर्म वहाँ पहुँचा ? जब म्वयं तीर्थद्वर ही बहां न पहुंच पाये तो उनके गण्धर जल्ही से वहा कैसे पहुंचे ? गण्धरों के बहुपदेशी विहार का वर्णन भी शासों में पायः नहीं मिलता ! श्रतः यह उचित जॅचता है कि स्वयं भ० महावीर का विहार उक्त प्रदेशों में हुआ था। महाराष्ट्र का तेरपुर स्थान जैनधर्म का प्राचीन केन्द्र है। यह उल्लेख इस बात के प्रमाण है कि भ० महावीर का विहार पूर्वीय भारत में ही सीमित नहीं रहा था।

श्रव श्राइये पाठक, श्री जिनमेनाचार्य जी के बताये हुये देशों में मे पत्येक का परिचय पाने का प्रयत्न करें। पहले ही मध्यदेश के स्थानों में काशी का उल्लेख है।

- १ काशी देश की स्थापना म० ऋषभदेव के ममय में इन्द्र द्वारा हुई थी। कहते है कि चन्द्रवंश के काशीराज की अपेन्हा यह देश काशी कहलाया था। टोल्मी ने इसे किस्सिड (Kassida or Kassida) देश लिखा था। वर्तमान का बनारस डिनीजन ही प्राय: प्राचीन काशी देश है।
- २ कोशल काशी से सटा हुआ देश था। आजकल के फैजावाद डिवीजन का प्रदेश उसमें अन्तर्भ क था। कौशल की राजधानी अयोध्या थी। कौशल के पश्चिम में पञ्चाल, दिस्तिए में सर्पिका नदी (सई नदी), पूर्व में सटानीर और उत्तर में नेपाल था।
- ३ कौशल्य संभवतः दिल्गा कौशल का द्योतक है, जो विध्याचल का पृष्ट भाग कहा जा सकता है।
- ४ कुसंस्य कौन सा देश था ? यह ठीक से वताना कठिन है; परन्तु 'हरिवंश पुरागा' में श्रान्यत्र एक कुश्च देश की राजधानी शोर्यपुर लिखी है। इस शोर्यपुर को यादवनरेश शूर ने मथुरा से चल कर बसाया था। श्राजकल श्रागरा जिला के श्रान्तर्गत बटेश्वर नामक
  - ? Stein in Vienna Oriental Journal, 1890, p. 80, p. 263.
  - २ राजपूताने का इतिहास (श्रोभा), भा० १ ए० ३४८ व संचित्र जैन इतिहास।

न्यान पर पाचीन गीर्थपुर के ध्यशायोग बताये जाते हैं। यत समन है कि कुशय और कुम य देश एक हों ? इसी प्रदेश में सग हुत्या कान्यपुन्त (कन्नीज) नगर है, जो कुमध्यल नाम से भी प्रसिद्ध रहा है। शीर्थपुर और कान्यपुन्त के मण्य में सिकता (गाचीन सनाय्य) जिला फर्न बानाद में पड़ता है, वहा जनक ने भाई कुशध्यज शासन करते थें। श्रत यह सारा प्रदेश ही उम ममय कुशव या कुम य नाम से प्रसिद्ध था, ऐसा श्रनुमानित होता है। इसके श्रतिरिक्त एक कुशदीप श्रमीका म मिश्र, श्रवीमिनीया और उपयोगिया के मुभाग प्रदेशनाला था—नश्र याद्म के पहुंचने की वार्ता भी प्रचलित भी और आर्य मम्कृति का प्रसार थां। किन्तु कीशस्त्यदेश के साथ श्रमारा में कन्नोज तक फैला हुआ कुशवन्य श्री जिनमेनाचार्य को श्राभित प्रनीत होता है।

५ अ<u>ग्राप्</u> इस नाम से साहश्य राजने वाने दो स्थान (१) श्रश्वक (२) श्राप्टकप हैं। श्राग्रक प्रदेश पश्चिमोत्तर गींगाशान से परे कानुन नदी के उत्तर भाग में स्थित था। यूनानियों ने इमे Aspasio नाम से पुकारा था। श्रश्नाप्ट से इसका माहश्य श्राधिक है। श्राप्टकप का उत्तेख टोटमी ने क्या है, जो हस्तक्वय का श्रापक्षण है। यह गुनरात म था।

६ सा<u>ज्य</u> नात नहीं िक इससे कौन मा प्रदेश अभिभेत हैं। अलवका दिव्या भारत के रानाश्चों में एक राजवश 'सालुव' नामक भी था माल्वगद्ध बिनदाम तुलुवदेश पर शासन करते थे'। दिव्या के एक शिलालेख म उल्लेख हैं कि सालुव राजा पूर्वा प्रदेश से वहा आये थे?। अत सादव देश विहार ओडीमा अथवा दिल्या भारत में अवस्थित हो सकता है।

७ तिगर्त आहेमचन्द्राचार्य ने 'श्विभागाचिन्तामिए। (शरेश) में त्रिगर्त का उल्लेख जालन्यर के साथ क्रिया है। (जाल घरारिज्ञगर्ता खु) रात्री, व्यास श्रीर सतल्ज निदयों का मध्यानी प्रदेश त्रिगर्त क्लाला था। इसके जालचर व कीटकागडा मुख्य नगर थेन।

= पां<u>चाल</u> वर्गमान वदायू, फर्रम्बाबाट, बरेली, एटा श्रादि ज़िलों सा प्रदेश ही प्राचीर पांचाल है। उसनी उत्तरीय राजधानी श्राहिच्छत्र थी श्रीर दक्तिग्री काम्पिटप<sup>र</sup>। फरुम्बाग्रद जिले का काम्पिटय प्राचीन काम्पिनज है। यहा निमलनाथ तीर्थंडर के चार

१ विवस मेरिसबेंट जागरफी श्रॉप इविदया, गोट्स, १० ७०७

<sup>4 940 70 00</sup> F

३ भ० पारवनाथ. ए० १

४ वर्निधम, पे, जा० ६० ६६७

१ पून० ए० ६१६

६ जैनिश्म एरद क्खाटक कळचर (धारवार) ए० ४२

७ मैसूर एगढ वृर्ग (राइस) ए० ११२ ११३

म्म विद्यम ण्डा २० ए० ६८३

इ युव पुरु के क

कल्याग् क हुये थे। कायमगं अ स्टेशन से जाया जाना है। स्वैनाम्बरीय 'द्यासकदशास्त्र' में उल्लेख है कि म० महावीर का समवशरग् काम्पिल्य में त्राया था।

१० पारकार ज्ञान नहीं इससे कौन-सा प्रदेश लिखा गया है। सिन्धु का 'पाटलिन' नाम से यूनानियों ने उल्तेख किया है। संभव है पाटकर सिन्धू का पार्श्ववर्ती प्रदेश हो!

११ मौक किनंबम सा० ने पजाब में जनानपुर के पास राजा मोघ द्वारा स्थापित मीग स्थान का उल्नेख किया हैं : परन्तु यह नहीं कहा जा सकता कि वह स्थान सीक था।

१२ मत्स्य इस देश की राजधानी वैराट् थी. जो चाजकन जयपुर नियासन का वैराट नगर है। अतः भरतपुर और जयपुर रियासनों के पासवाला देश और अलवर रियासत मत्त्य देश कहा जा सकता है । वह इन्द्रयम्थ और सूर से दिल्गा में था।

१३ क्<u>रनीय</u> देश का पना लगाना शेष है।

१४ <u>शोरमेन</u> प्रदेश इन्द्रमध में दिनिशा में और मन्त्य ने पूर्व में न्थितथा। वह मथुरा से चम्बल तक फैना हुया था। मथुरा राजवानी थीं।

१५ चुरार्थक इस नाम के देश का पता हमें नहीं जात हुआ।

१६ <u>फलिझ</u> बङ्ग देश के दिल्ला में था श्रीर दिल्ला में महेन्द्र पर्वत तक फैला हुश्रा था। दून्तपुर राजधानी थी। वर्तमान का श्रीडीमा प्रान्त व उसका दिल्लावर्नी प्रदेश को कलिङ्ग समम्ता चाहिए।

१७ कुठजांगळ देश सरस्वती और गंगा निवयों का मध्यवर्ती भूभाग था. जिसकी राजधनी हस्तिनापुर थी। श्राजकल मेरठ श्रोर मुजफकरनगर श्रादि जिलों में यह देश गर्भित है।

१८ कैकेय प्रदेश पंजाब में ज्यास नदी के उस पार गांघार तक फैना हुआ था। वर्तमान कंधार तक का प्रदेश इसे समभाना चाहिये"।

१६ आक्रय अज्ञात है।

२० कम्बोज गांधार का पार्श्वतीं प्रदेश था । श्राजकल कथार से सटा हुआ प्रदेश कम्बोज समभाना चाहिये।

२१ वारहीक वाहीक लोगों का प्रदेश वाल्हीक होना चाहिये, जो विदिक प्रायों के देश से दूर बसते थे। कात्यायनवार्त्तिका में 'बिहस्' (Out side) धानु में बाहीक शब्द की उत्पत्ति लिखी हैं। 'बृहत् संहिता' में भी वाल्हीक देश का उल्तेख हुआ है,

- कर्निषम, ऐन्शियेंट जागरकी भाँव इचिडया, ए० २०४
- २ पूर्वेपुरुनक ए० ७०२
- र प्रवेपुस्तक ए० ७०६
- ४ पूर्वेपुस्तक पृ० ६८५
- १ कर्निघम, ऐजाई०, ए० ६८३
- ६ पूर्व० ए० इद्य

क्षिमे विद्वान् लोग वैकट्रियन देश की राजधानी बल्ल का मन्कृत रूप बताते हैं। जब बल्ग के शक्त लोग पत्राप में छा बमे तब वर प्रदेश भी बाटीक नाममे प्रसिद्ध होगया था'।

२२ <u>बवनश्र</u>ित घटेश यूनान श्रीर उसके पार्श्वकी स्माग का बोतक है। यूगानो लोग पाचीन मारत में 'पवन' नाम में उदलेखिन होते थे'। श्रानकल के विद्वान् भी यह म्हते हैं कि बौद्ध भिन्न श्रीर जैन श्रमण यूनान श्रोर नार्व तक प्रचार के लिये गये थे'। एक श्रमणाचार्ग (िंक जैन) की ममोधि यूनान के श्रयंन्स नगर में थी।

२३ <u>िन्यु</u> वर्तमान का मिन्ध पान्त प्राचीन सिन्धु माना गया है। वैसे खालियर राज में पत्नाउनी के श्रासपाम का मिन्धु, पारा, लवसा श्रीर मधुमनी नदियों का परवर्ती प्रदेश भी सिन्धु नाम में प्रसिद्ध था , परान्तु तह समुद्रत्तनी नहीं था। इसलिए 'हरिवश' का सिन्धु वर्तमान का सिन्धु पान्त है।

दश गांचार यूनानी लेखक हुन्ने ने गाधार का उरहोल 'मर्नान्तिम' (Gandarites) नाम में किया हैं श्रीर उसे चोम्प (Choa pee) श्रीर मिंचु निदयों के बीच में बदने वाली क्षेष्म (Kophes) नदी के किनारे र फैला हुशा बनाया है। टॉव्सी ने उसका उरलेल 'गादीह (Gandarce) नाम में किया है श्रीर उसे कोफे (Kophe) क दोनों तनों पर वहां तक फैला बनाया है जान तक बर्ट सिंचु में जाकर मिरी हैं। चीनो यात्रियों ने 'कीन तोन्तो' (Kien tho lo) नाम से उसका उरलेख किया है श्रीर उसे सिंधु नदी में परिचम की श्रीर अमिध्यत लिखा हैं। 1 रामायणा में इसका उरलेख 'गाचन विवय' नाम से हुशा है श्रीर उसे सिंधु के दोनों तमें पर कल कूल से ग्रीसिंग बनाया है। युद्ध कीविद गयवने उमकी रला करते थे '। महानेद श्रीर सहाभारत में भी गांचार का उल्लेख हुशा है। ईरारी इसे 'गदार' करते थे। तल्लिना श्रीर पुष्कलावनी इसके सुर्य नगर थे ।

२. <u>सोबोर 'बृ</u>हन्त्सहिता' में सिंधु-सौबीर देश को नै-क्रस्य दिशा में बनाया है' । यह प्रदेश सिंधु से मग हुआ था। म० महानीर के मौसा राजा उदयन मिंधु और

- १ इविद्यम हिस्टोरीकल ब्लारटकी, मा० २ ए० ७२६
- इंग्डियन हिस्टाराकल क्वास्टक्का, मा० ६ पृ० ७३
   हिस्टाराकल क्षीनियस पृ० ७० ७०
- ३ भगवान् महायोर
- ४ इविद्यम हिस्मॅरीयल व्यॉरटर्स.
- १ व्यक्तियम क्षेत्र इ० ५० ७३०
- र कानवस एक इंड व्रव पर
- ६ पूर्व०, ७० १४
- ७ क्वियम, पृज्ञा इ० ए० १४
- ः 'बर्षं गण्यव्यविश्य फलमृत्त्रोशोधित ॥ सिन्धारमया पार्थे दुंग परमगोधन । सं च रणन्त गन्यव्ये सायुधा युद्धकेविदा ॥

—देनरकायद्द ११३११० ११

६ वर्तियम, पेशा ६० ए० ६७३

१० 'नेथायम् दिशि देशा-परस्य बाग्बेत्र नियु-मीवीर । - मृहद्भहिता १४।१७

सौवीर पर शासन करते थे। भ० महावीर का समोशरगा जब यहां आया तब वह मुनि हो गये'।

२६ स्र<u>र्भोड</u> भी समुद्रतटवर्नी देश था, जो संगवतः 'मुरिभ' नामक देश का बोधक है। यह सुरिभदेश मध्य ऐशिया में क्तिम्सागर (Caspian Sea) के निकट (Oxue) नदी से उत्तर की श्रोर स्थिन था। यह श्राजकल खीव (Khiva) शान्त का खनत श्रथवा खिरिम प्रदेश हैं ।

२७ <u>दशेषक</u> २८ <u>बाडवान</u> २६ भारद्वाज कोई पाठक इनका परिचय प्रकट करें तो अच्छा है।

३० <u>प्वाधतीय देश</u> समुद्र के किनारे होने के कारण उस समुद्र के जल के कारण इस नाम से प्रसिद्ध हुआ प्रनीत होता है। वह उस समुद्रनट का देश था, जिसका जल क्वाथ के समान था। ऋतः इस प्रदेश का 'रेड-सी' (Red Sea) के निकट होना उचित है। रेड-सी के किनारे पर ऋगीमीनिया, ऋग्व, इथ्यूपिया आदि देश ऋगिम्यत हैं, जिनमें जैन धर्म प्रचार के उल्लेख मिलते है।'

२१ ता<u>र्ग</u> उत्तर दिशा का देश था और संभवतः तूरान था। २२ <u>कार्गा</u> भी उत्तर दिशा की वताया है और यह काफिरिस्तान हो सकता है। २२ <u>प्राचाल</u> अज्ञात है।

# जैन दीर वंकेय

[जे०-श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री, विकाभूपण, भारतीय ज्ञानपीठ, MOODBIDRI.]

िक्केष्यासानुस्य रेवा राजधानी में राष्ट्रक्टर-नरेश जगतुंग गोविद न्यायपूर्वक राज्य करता था। गोविंदराज तथा इनकी सुशीला पटरानी गामुंडब्बे का सुपुत्र ही 'कविराजमार्ग' के रचियता, कविरत्न नृपतुंग हैं। राजा गोविद के मरणोपरांत कुमार नृपतुंग के निर्वज कंधों पर ही इस विशाज राज्य का शासन-भार छा पड़ा। नृपतुंग ही सुविधानुसार रेवास्थित अपनी राजधानी को दिल्लाण के मान्यखेट पर लाये। नृपतुंग विचल्लण, कला-विशारद, सवैधर्म-समदर्शी एक छादशे शांसक थे। इनकी पतिपरायणा पट्टमहिषो उमादेवी के गर्भ में कुमार कुल्ण एवं चंद्रव्यलब्वे तथा शंखादेवी नामक पुत्रियों का जन्म हुआ। नृपतुंग के राजकार्यों में जैन वीर बकेय ही पथप्रदर्शक रहे। वीर मुकुल के पुत्र एरकोरि, एरकोरि के पुत्र घोर, घोर के पुत्र वीर बंकेय हैं। बंकेय के प्रपितामह मुकुल छुमतुंग कुल्णराज के, पितामह

१ कैरित्रज हिस्ट्री श्रॉव इचिडया, ए० २१२

र इंडियन हिस्टॉरीकल क्वारटर्ली, भा० २ ए० २६

<sup>🤾</sup> भगवान पारर्वनाथ, पृ० १७३-२०२

प्रस्कोरि शुमनुग के पुत्र ध्रुपुन्त्र के एव पिना घोर चक्षी गोर्बिद्रसन के राजकार्य सारिथ थे। षक्य की श्रद्धे या माता मनी विजयात्रा रही। त्रुपतुग को यक्य पर श्रद्ध श्रद्धा थी। यही कारण है कि एक लेख में सृपतुग ने वक्य के मथध में विततन्त्रीतिर्निशितासिरिवापर ' याँ स्पष्ट कहा है।

पहले वकेय नृषतुग के आप्त मेनानायक के रूप में अनेक युद्धों में जिनव प्राप्त कर नरेश के पूर्ण कृपापाज बनने के फुनासकर पीछे ने विज्ञान बननासि प्राप्त के सामन बना दिये गये। यगिर बाद बत्य नृपतुग में कुछ दूर रहने नगे अवदय। किर भी नरेश पर उनका बदी पहले का भाग था। बत्कि बकेय का यदा क्या मान्यपेट में आना जाना भी बना रहता था। बकेय के महा प्रपान गणपति मदार यग्नि वैदिक्त मनाजन्ती थे। किर भी बकेय पर उन्हें अगाध मम था। यह कहना अनुवित नहीं होगा कि नृपनुग के शासन कान में मान्यपेट राजधानी में इनम्रा जैन विद्वानों ज्व अधिकारियों की सत्या में जो वृद्धि हुई थी उसमें बकेय का मी हाथ रहा।

एक रोज पुनिगेरे के 'महाजत' के सुयाय काव्यन रिजन्य के साथ सिंपण हैगाड़े ने भा सारेट में प्रकेश से भेंट कर गार राजर्ज द्वारा उन्हें प्रृत्वाये जाने वाने क्षमीम कही का निवेदन कर इन कहा से सुक करते के निय प्रकर्वा की सहायता की प्रधन इच्छा व्यक्त करते हुए इस कार्य में सहयोग नेने के नियं यक्त्य में प्रार्थना की। सिंपण का करण्या से बीर यन्त्र का हृद्य पिता गया और उसे कार्यसामन देने हुये दूसरे ही दिन प्रात वाल प्रकर्ती के दरवार में उन्हें दुनाया। दूसरे दिन त्रवता में सिंपण वी इस करण्या में विशेष प्रमातित हुआ कीर इन कट्टो स उन्हें सुक करने का गुरुतर मार नरेश ने नीय केंग्र प्रमातित हुआ कीर इन कट्टो स उन्हें सुक करने का गुरुतर मार नरेश ने नीय केंग्र पर नादा। यक्त्य त्रवनुता को इस महती व्याहा की सहर्ष खोकार कर वापिम पनासि लीटने ही गगराज पर युद्ध के नियं मना मिद्ध करा कर शुम मुद्रेत में बहा में चरा भी पदा।

इसो बीच में यकेय को चक्रवर्ती मृत्तुत का एक आवश्यक पत्र मिला। उस पत्र में इस बात का सकेत या कि 'गुकारों से खमो अभी माइन हुआ है कि सुनकात इन्छ इस समय गगनाडि में ही मीन्द है। बहा के सुनकात मृतुत से इनको पनी मैत्री हो गई है। साथ ही माथ यह भी ज्ञान हुआ है कि सुनारी चंद्रवनाचे का बिनाइ सुवशत मृतुत से करा। उन लोगों ने निश्चित कर लिया है। प्राय इस कार्य में कुमारी चद्रवनाचे को सम्मित भी ली गई है। अन खाय नहा पर कारी मतक एवं सावधानी में काम लेना।'

दूसरे ही दिन प्रान काल बक्त को छानेब मेना धावामि को सीमा पार कर गई। बाद कई प्रशामों में यह गमजादि की सीमा पर पटुंचा और वहा में बीप प्रीच क मार्ची को प्रथ मयों से छापीन करती हुई सीधी राजधानी की छीर बणी। कहन एक रीज सम्था के समय सेपाने गमजादि के दुम से उत्तर की छोर कराव तान मील की दूरी पर वर्तमान विशाल मैदान में अपना पडाव डाला। दूमरे दिन प्रानःकाल वंकेय ने अपने एक सुयोग्य कुशल राजकर्मचारी द्वारा गंगराज राजनह के पाम इस आश्य का एक संदेश कह मेजा कि चक्रवर्ती नृपतुंग से आप के मामंतों ने यह शिकायत की है कि आप उन्हें दर प्रकार में सताते हैं। इस बात की यथार्थता जानने के लिये चक्रवर्ती के द्वारा में यहां पर भेजा गया हूं। इसलिये इस समय धमानुकून इसका समाधान करना आप का कर्तव्य है।

परन्तु गंगराज ने इस संदेश को ठ्करा दिया। पिरणामतः वंकेय बीरावेश सं तन्जण अपनी प्रवल बाहिनी के साथ आगे दहे। यथाशीव्र वे जलहुमें को लांच कर किले के अन्दर आ पहुंचे। वहां पर दोनों और की सेनाओं में तुमुल युद्ध हुआ। अन्त में गंगराज की सेना हार गई, वंकेय की विजय हुई, गंगराज राजमस्त वंदी बना दिये गये। बाद युवराज कुम्ण को आगे आना पड़ा और इन्हों की सम्मति से गंगराज मुक्त कर दिये गये। नृमतुंग से जनायाचना के लिये युवराज कुम्ण तथा वंकेय के साथ राजमह गंग युवराज भूतुग, पहन नंदिवर्धन को लेकर मान्यखेट राजनानी में चलने को तेयार हुए। ये वस यथासमय मान्यखेट पर पहुंचे और चक्रवर्ती ने उन्हें जमा भी कर दिया। इतना ही नहीं, युवराज भूतुग के प्रार्थनातुसार दीर्घकाल से बन्दी किये गये वेंगि के चालुक्य-सामंत गुण्गांक विजयादिय भी छोड़ दिये गए।

इसी समय मरी समा में नृपतुंग की छोर से बीर वंकेय को उस्लेखनीय इस श्रमर विजयोपलक्ष्य में कोई अमीष्ट वर मांगने के निये श्राज्ञा हुई। इस पर मन्य वंकेय ने सगद्गद राजा नृपतुंग से यह प्रार्थना की कि 'महाराज, श्रय मेरी कोई भी लौकिक कामना वाकी नहीं रही। श्रगर श्राप को कुछ देना ही श्रमीष्ट है तो कोलन्र में मेरे द्वारा निर्मापित पवित्र जिन मंदिर के लिये—सुचार रूप में इसके कार्य संचालनार्थ श्राप एक भूदान प्रदान कर सकते हैं।' वस, वंकेय के इस श्राशयातुसार उक्त मिद्र के निरीचक सेंद्वांतिकायणी देवेंद्रमुनि को चकवर्नी नृपतुंग की श्रोर से राष्ट्रपति जयात्वके तत्त्वावधान में एक भूदान दिया गया। यह एक विशाल प्रग्तर खंड में श्रकित उत्लेख श्राज भी उपलब्ध है।

स्थाजीपुनाक न्याय से विद्य पाठक सिफे इसी एक दृष्टांत में वंकेय के श्रद्रूट धर्मप्रेम को श्रामानी से परत्व लेंगे। वात्तव में चकेय एक श्राजेय वीर ही नहीं थे; वित्क एक श्राद्शं मन्य श्रावक मी। एक सुप्रसिद्ध जैनेतर बिद्धान् का कहना है कि दिच्चिए मास्त के उरुजेखाई वीरों में जैन वोर चकेय का नाम ही प्रथम है। वित्क इन्हों के नाम से उसी जमान में वसा हुआ 'वंकापुर' नामक एक आदर्श नगर का भन्नावशेष पूना-वंगळ्र रेलवे लाइन में हुन्विहि-हिरिहर स्टेशनों के वीच में पाठकों को आज भी मिलेगा।

यद्यपि वंकेय की अमर जोवनी अमी तक गाढांधकार में छिपी पड़ी थी। अब मारतीय ज्ञानपीठ काशी की कणाटक-शाखा मूड्बिट्रों के सफन प्रयत्न से वह शीम ही विज्ञ पाठकों के समन्न सहपे रखी जानेवाज़ी हैं। कन्नड़ माषा में तो जोवनी तैयार हो चुकी हैं। सिफ प्रेस में देना वाकी हैं। हां, इसके हिन्दी अनुवाद में कुछ समय लगेगा अवस्य। पता नहीं है कि ऐसे-ऐसे कितने बीर रक्षों की आदश जीवनियां इस प्रकार सचन अंधकार में पड़ो-पड़ी उद्यारक एवं प्रकाशका की प्रतीन्ना कर रही हांगी। रक्षामा यह मारत माता धन्य है, जिसकी कोख में ऐसे-ऐसे असंख्य बीर रक्ष जन्म लेकर अपूनी ध्यारी माता के मुख को उच्चन कर गये हैं।

### स्वप्त और इसका फल

[ स्रे॰—प्रायुत साहित्यस्य, "पाय-ज्योतिपतीय ५० नेमिच"इ जैन शासी, भाश ] ( गर्ताक मे श्रागे )

#### पाश्चात्य मतानुसार स्त्रप्न फल

टाट—श्रमर स्वप्न स फटे, सेने टाट के दर्शन हों तो श्रनिष्ट होना है श्रीर स्वन्छ टाट पर स्वय हो बेठने हुए हेन्दने से धन श्रीन होती हैं। जी० एउ० मिनर के मत से लाटमें या सट्टों में बहुत धन एउ हमहिस्ट मोजन मिनते हैं।

टीन—स्वप्न में टीन के नेयने से मित्रों से शतुता दोती है। टोन में रघी हुद चिक्ती वस्तु राइराप करने से मिस्टान्त जब मास की प्राप्ति दोती हे तथा अचानक मित्रा स मिनन दोना है। टीन का काटना और स्वाना अनिस्टर होता है।

हाना हा। तान का पाटना आर स्थान आ नाव्यनर काला हा ताला ए—स्वप्न में तानाव नेयने में आ शामि अधिक धन की प्राप्ति होती हैं तथा दो वप बाद विद्युचनमण्यत्ति को प्राप्ति समक्तनी चाहिये।

दुष्यालय — स्वप्न से दुग्यानय देखने से श्रविपाहितो को शीव ही प्रेमिक मिननी है और विपाहिना को सुख शानि मिननी है। किसी किसी के मत से यह साधारण स्वप्न है, इसका कोई प्रिशेष कत नहीं बताया है।

दुघटना—स्यत्र में दुर्घटना देवने से इस बात की चेतायती मित्रती है कि यात्रा करना बाद का हना चाहिये, यात्रा तीन महीने तक प्राणीत करने वानी होती हैं।

धनहांनत—स्त्रप्त में स्वय धन दौलत देशने से प्रस्ट होता है कि श्रपने दृढ श्रण्यवसाय स उनोग में श्रपरिभित घन की प्राणि होगी। दृसरे श्रादमी को धन प्राप्त करते हुए देखने से उसर श्राने का मय रहता है।

भुँ श्रा—स्वप्न में शुँ ह्या देवना अत्यन्त हानिकारक होता है। इस स्वप्न का फन चिन्ता, मय, प्रेमिका विद्योग, धन हानि एवं कार्य-श्रमफलता है।

नट—नावते हुण नट को स्वप्न में देखने से पिना को कट एवं मित्र की मृत्यु होती है। साधारण रूप से नट को देखने से शुभ फल होता है।

ववन-स्वन में पत्रत के उपर चढ़ना नेराना शुव फा दावक है, शिखा पर चढ़कर ऊपर ही रह जाना देखने से सहायी क्षये की आमाननी होती है और नीचे गिराना नेबने से बहुत कुछ होता है तथा न्यापार में सेक्ट्रों क्षये की हानि होता है।

बाता—स्वप्न में बाल देरने में सुग आदर, आतिष्यज्ञान एव त्यीदार आहि मे भाग-दोहनात होता है। राम, दुन्य प्य निराक्षा हा नाश होता है। पुराना टूटा बाल देखने म प्रेम और उनोग में बाबा आती है तथा प्रेमिशों में अपमान सहन बरना पहता है। बाल पंजाना देगने से घरेन्द् युद्ध होना है। बालक — स्वप्न मे रेति हुए वालक की देखने से वीमारी और निराशा होती है। मतान्तर से पाँच माह की लम्बी वीमारी का सामना करना पड़ता है। तेजम्बी और स्वस्थ वालक को देखने से प्रेम के बदले प्रेम मिलता है तथा मित्रो से बधाइयाँ मिलती हैं। यदि कोई स्त्री स्वप्त में किसी बच्चे का लाजन-पालन करती हुई अपने की देखे ते। उमे यह सममना चाहिये कि जिस पर वह विद्वास करती है उमीमें ठगी जायगी एवं उसका प्रेमी गुप्त रूप से किसी अन्य के साथ प्रेम करता है जिसका भएडा-फोड़ शोब्र ही होने वाला है। मतान्तर से बच्चे के साथ प्रेम करते हुए अपने की देखना सन्तानदांग वताया गया है।

बैल—यदि स्वप्न में सुन्दर इवेत वर्षों के बैल के दर्शन हों ते। दुइमनों की चालवाजी से अच्छे मित्र रचा करते हैं तथा शरीर निरोग रहता है। बैल के साथ क्रीड़ा करते हुए अपने के। देखने से पन्द्रह दिन के मीतर लाटरी में धन मिलता है। रुपये. पैसो से बैल की पूजा करना देखने से जमीन के नीचे से धन की प्राप्त होती है।

भयभीत — स्त्रप्त में अपने को मयमीत देखने से प्रवास होता है तथा किसी चड़े कार्य में असफनता मित्तती है। वन्धुओं और मित्रों से विरोध होता है।

भित्ता—स्वप्न में ऋ द होकर भित्ता देना या लेना देखने से निन्दा होती हैं। प्रसन्तता पूर्वक भित्ता देना और लेना देखने से तीन दिन आनन्द पूर्वक व्यतीन होते हैं; मतान्तर से यह स्वप्न साधारण है, इसलिये इसका कोई विशेष फन नहीं वताया गया है।

भूखा—स्वयं अपने के। स्वप्न में भूखा देखना घर में सुख और सन्तेष के अभाव के। प्रकट करता है तथा प्रेमियों के लिये ऐसा स्वप्न दे बने पर विवाहोपरान्त शोव ही विवाह विच्छेद होता है। भूखे व्यक्तियों को चारो और अमण करते हुए देखने से प्रेमिका का रुष्ट होना प्रकट होता है तथा एक महीने के लिये आर्थिक कष्ट होता है। भूख से अखन्त बिह्नल होकर मिन्ना मागते हुए अपने के। देखने से भारी विपत्ति आतो है। अत्यन्त भूख से पीड़ित होकर रोना-चिह्नाना देखने से किसी बड़े नेता की मृत्यु होती है। जी० एच० मिन्नर के मत से भूखे मनुष्य का स्वप्न में दर्शन करने से शोध विवाह होता है।

मगर—स्वप्त में मगर देखने से युद्ध त्तेत्र में १० दिन के बाद जाना पड़ता है। यदि भूवा मगर खाने को दौड़ना हुआ दृष्टिगोचर हो तो मयङ्कर बीमारी आती है। मगर के साथ कीड़ा करते हुए देखने से नाना प्रकार को विपत्तियों का सामना करना पड़ता है।

मळ्डी — खप्त में मळ्जों का दर्शन शुम फलदायक होता है। यदि पानी में तङ्फड़ाती हुई मळ्जी का दर्शन खप्त में हो तो हानि; मळ्ळी वेचनेवाले की दुकान पर दर्शन हो तो लाम ख्रीर रास्ते में ले जाते हुए अन्य व्यक्ति को देखने से कार्य में सफलता मिलती है। मतान्तर से मळ्जी का खप्त विवाह का सूचक है, पर इस खप्त में दो मळ्लियों के दर्शन अपेदित है।

मबिकल स्वप्न में मबिकन के देखने से घर में सन्तान लाम होता है। यदि रुपये देते हुए किसी मबिकल को बकील से बातें करते हुए देखे तो अपमान और घन हानि होती है। साधारशानया मबिकल का स्वप्न शुम फलप्रद होता है। सर्वेशी – स्वप्न में मनेशी देखने से मार्ड को उन्नति होती है। यदि मयेशी स्वप्न में धीमार दिखनाई पड़े तो घडे पुत्र की धीमारी की सूचना समस्त्रनी चाहिये। गाय, हाथी, घोडे चादि पानत मनेशी के नेसने से श्रेष्ठ फल होता है।

मदान-स्वप्न म मदान भूमि के दर्शन हों तो घर में होने वाली क्लह की सूचना समफ्तनी पाहिये। यटि मदान भूमि में ऋषिक मतुन्यों को भीड़ दिग्यलाई क्हे तो घर में क्तव होता है।

मसनिव-स्वा में ममजिद त्याने से घानिक कार्यों में उत्साह होता है। यदि रगीन, बेनजूरों में चित्रित समजिद स्वा में दिग्यनाई पड़े तो किमी यडी मारी विपत्ति की मूपना समफनी चाहिये।

मस्तक—यदि स्वप्न में मसक में दर्द हो तो शारीरिक कष्ट को सूचना समकती चाहिये। आधे मसक में दर्द का अनुसन है। ते। आगामी विपत्ति की सूचना समकती चाहिये।

माना—स्वय में आदर्श माँ के दुर्गन हो तो कार्य में सफनता मिनती है और भावा के साथ वार्तानाप हो ते। युद्ध में विजय लाटरी से धन लाम होना है। यदि माता मलक पर हाथ रस्य कर कड़ आदेश दे तो वह यथार्थ निकतना है।

माला—स्टाप्त में मुन्दर माना के दर्शन हों तो कामिनियों के दर्शन, आर्निगन और बातीनाप का मुद्रम प्राप्त होता है। माना धारण करने से विवाह शीन होता है, नये उत्मवां में जाना पड़ना है। यदि कोई अपने गने की माना उनार कर दूसरे को अर्पिन करें तो १० महीने के मोनर मृन्यु की स्चना समकती चाहिये। मुरकाई हुई माना का दर्शन बीमारी की स्चना देता है।

मुद्रा—ध्यत्र में मुद्रा का दर्शन जिपति सूचक है। यदि किमी स्थान से अवस्थात् यदुत सी गुद्रामें शाम होने का स्था आवे तो सुद्ध चेत्र में जाने का निमन्नल समक्षता चाहिये। सुद्रा कताने हुए स्था नो हेरने हो केपिका प्रियत और अवस्थ में केरने की समक्षत जानना चाहिये।

मोती—स्वार में मोनी था दर्शन स्वापार में लागशरक होता है। यदि मोतियों की माना घारण करने का स्वार आये ता किमी जामूनी कार्य में सफतता की सूचना समस्ती चारिते। ममुद्र के किनारे म मोतियों के निकाने का स्वार आते ता घर में मन्तान कपति समस्त्री चाहिये।

यत्र —यदि स्वप्न में यत्र दिर्गाइ पहे तो किसी गरा।नरी व बार्य में बड़ी भारी सफलना सगर्मा चाहिये। देश विदेशों में व्यापारिक मध्यत्र घटना है। किसी प्रयोगशाना में जाधर यत्रों वे श्राविकार वा स्वप्न दिवाई पड़े तो स्वप्न ट्रष्टा दिशान की उन्ति वे साथ साथ रामायनिव चौर वैद्यानिक यत्रों वा श्राविकारक देला है। जड़ दिशान के श्राविश्चित विद्युत श्रानोष और जज़ के सम्बन्ध में पदार्थ हाना द्वानक यन्त्रों वा श्रेष्ठ श्राविश्चन वनता है। यंत्र से काम करते हुए स्वयं को देखते में धन प्राप्ति छीर छान्य को देखेंने में मित्र समागम है।ता है। मतान्तर से यन्त्र संचात्तन का स्वप्न शीव विवाद का सूचक है।

यहरी—यदि स्वप्न में यहूदी जाति के लोग श्रपनी प्राचीन भाषा दिन्नु में बातचीन करते हुए दिलाई पड़ें तो उनकी भाषा को उन्तिन की सूचना समफनी चाहिये। मनान्तर में इस स्वप्न का फल किसी भी प्राचीन भाषा का उन्तिन दोनक हैं। यहूदी युवित से स्वप्न में प्रेम करते हुए स्वयं को देखे तो सुन्दर, स्वस्थ श्रोर सुशिचित अपनी जानि वी कन्या में विवाह श्रीर श्रन्य को प्रेम करते देखे तो सुन्दर स्वी—दो वार विवाह की गई युवित से विवाह होता है। इस स्वप्न का फल नीन महीने के वाद श्रीर पांच महीने के पड़ेंगे मिलना है।

यात्रा—यदि स्वप्न में किमी स्थान के लिये यात्रा करते हुए देखे तो युद्र छौर मुक्दमें में विजय होती है। यदि यात्रा के लिए सब सामान तैयार कर चलने की तैयारी करते हुए ख्रपने को देखे तो न्यापार में लाम. युद्ध में विजय छौर प्रियजनों में मिलन होता है। यात्रा की तैयारी नहीं हुई, किन्तु यात्रा करने के लिये यदि उत्मुक्ता स्वप्न में दिखाई पड़े तो कालान्तर में यात्रा करनी पड़नी है। यदि साथ में कुद्ध मित्र छौर पृज्य लोग यात्रा करते हुए दिखाई पड़े तो तीन महीन के मीनर किमी पवित्र स्थान के लिये यात्रा करनी पड़नी है, इस यात्रा में धन-धान्य के लाम के साथ छोर मी छनेक प्रकार की मुन्दर वस्तुएँ मिलनी हैं। मतान्तर से इस स्वप्न का फल जुछा या लाटरी से धन लाभ कराने वाजा यताया गया है।

युद्ध — यदि स्वप्न में युद्ध करते हुए अपने को देखे ना शीव ही युद्ध के लिये प्रस्थान करना पड़ता है। मञ्चुद्ध के स्वप्न का फल विजयोत्पादक और अस्त्र युद्ध के स्वप्न का फल कप्ट के साथ विजयदायक होता है। युद्ध चेत्र में हाथी, घोड़े और चन्द्कों की भयद्वर आवाज मुनाई पड़े तो स्वामी की विजय और मुनसान चेत्र दिखाई पड़े तो पराजय सममनी चाहिये।

योगी—यदि स्वप्न में किसी योगी के दर्शन हों तो धार्मिक मात्रों की जामित, धन एवं प्रिय वस्तुओं की प्राप्ति होती हैं। चिंद योगी से वातचीत करने हुए अपने को देखे तो सुन्दर वस्तुएँ उपयोग के जिये मिलती हैं. तथा मनोरजन की सामग्री की प्राप्ति होती हैं। ध्यानस्य योगी के दर्शन करने से लौकिक कार्यों में सफनता मिनता है। चिंद स्वप्त में योगी का उपदेश सुनाई पड़े तो यश प्राप्ति तथा प्रेमिका मिलन होता है।

रक्त-यदि अपने शरीर से रक्त निकत्तता.हुआ स्वप्न में दिखाई दे नो दैनिक कार्यों में व्यति कम एवं अन्य के शरीर से रक्त निकत्तना हुआ दिखाई पड़े तो देनिक कार्य सुचाह रूप से सम्पन्न होते हैं। साधारणतया रक्त दर्शन का स्वप्न अच्छा होता है। मतान्तर से रक्त के दर्शन होने से रोग की सुचना ममम्त्रनी चाहिये।

रंग—खप्त में रंगों के देखने से अपमान होता है। साधारणतया हरे रंग का दर्शन स्वप्त में सम्मान सूचक वताया गया है। रंग के स्वप्त का सम्बन्ध मानापमान से है।

होजा — स्वम में अपने को गोते हुए देखों में तीन महीने के मीतर अकसमात् चोट लगनी है। और दूसरे को रोने हुए हैराने से फिसी निकट सम्बन्धी को मयहूर बीमारी होता है जिससे उसे बहुत क्ष्ट होता है। स्वम में बड़ने को रोते हुए ऐखने से सन्तति क्ष्ट और पृद्ध को रोते हुए देखों में हुटुव्वियों को क्ष्ट होता है।

लिलकला - यदि स्वप्न में खपने को लिति क्लाओं - वास्तु मूर्ति चित्र, काव्य धौर सगीत क्लाओं का निर्माण करते हुए देखे तो कुछ समय के बाद अच्छा क्लाकार होता है। क्लाकार के थिये यह अन्यावस्यक है कि वह स्वप्न में खमीए क्ला के दर्शन करें। प्राचीन स्वप्न मिद्धान्त के अनुसार अनुस्य शक्ति कलाकार को मनिष्य की सूचना लेकर कलाविद्र होने के लिये प्रेरित करती है।

लोगो—यदि स्वप्न में तीयो—पथर का झापा निस पर हाथ से निय कर खत्रर या चिना छापे जात हैं, नियाई पडे नो ममुख्य कम्पोजीनर या प्रेस मचालक बनता है। हम स्वप्न का कन्ना तमी सन्य होता है जब लगातार इस बारह दिन तक खाता रहे।

छुन्या—यदि स्वप्न में अन में भरी नई लुन्या के दर्शन हों ती वहीं शीव्र याता करनी पड़नी है, जिसमें नाना प्रकार के क्षप्त सहन करने पड़ने हैं। मना तर से जन मरी लुन्या का दर्शन लाटरी से पा पाल करने की मुखना देता हैं।

खुरार-परि खार में शाम करते हुए सुहार को देये सा प्रायुवान के कारावाने में शाम करने की सुवना समझनी चाहिये। साधारणतया वह स्वप्र सैनिक बनने की खुवना देता है।

खूता—यदि स्वप्न में स्ट्रता—मकड़ी काटनी हुई दिखाई पड़े तो भयानक रोग होना है । मतातर से कोई विदेशों दर्शन का विषयान कराता है ।

होब्द—यदि स्वप्न में लेहि। दिएनाई पड़े ते। तीन महीने के बाद सुवर्ण नी प्राप्ति समयत्ती चाहिते। लेहि के श्राप्त तथा लेहि की श्रम्य बीजों के दर्शन हो ते। देश के उत्तर किसी प्रकार की विपत्ति की श्राप्तका समयत्ती चाहिये।

बनगञ्ज—यदि स्वय में बनगज दिसाई पड़े ने। यर में मन्तान की उत्पत्ति होती है। यित मनामत्त बनगज इधर उधर मागना हुआ। दिस्ताई पड़े ते। यम स्वाव है। जाता है। साधारणुच्या गज के दर्शन स्था में श्रेष्ट होते हैं।

धनलना-चिद् स्वप्न में बननताएँ हते भरी निजनाई पड ता नि-मीन महोते के भीतर अपरिमिन धन मिनता दे तथा पर में कन्या रख की शांकि होनी है। बादिका की नताओं का यह कन नहीं होता।

यनस्पति—यदि स्त्रप्र में बनस्पनियों के दर्शन हो ते। मानी का कार्य करना पहता है। दरी भरी जनस्पतियों के न्यान में मिला में मिलाने वाले होने हैं। वर्षा—स्वप्न में पानो की मूमनाधार वृष्टि है। दिग्वाई पड़े ने। त्यापार में लाम, घरेल कार्यों में कगड़ा और मित्रों में वियोग होता है।

सस्य—यदि स्वप्न में सस्य दिखाई पड़े ते। श्रपने कार्य की उन्तित सममती चाहिये।
सिंह—स्वप्न में सिंह के देखते से चन, प्रताप श्रीर पौरुप की दृद्धि होती है। युद्ध
सेत्र मे शत्रुश्चों के दॉन खट्टे करने ये।ग्य सामध्ये मिलती है। मनान्तर से प्रतापो
सन्तान की उन्पत्ति होती है।

## पौर्वात्य श्रोर पाश्चात्य स्त्रम-सिद्धान्त की तुलना

यदि तुलनात्मक हिन्द से पौर्वात्य प्यौर पाध्यात्य स्वप्न सिद्धान्तों के ऊपर हिन्द्यात किया जाय तो श्रत्रगत हे।गा कि पौर्वात्यों के मनानुमार प्रतोक कराना ही मत्र कुछ है, पर पाश्चात्यों ने प्रतीक कल्पना के श्रतिरिक्त इच्छाओं की स्वतन्त्रधारा के कारण श्रतृप इच्छाश्रों के उदय की मी खप्न वताया है, इमलिये जिम प्रकार की इच्छा खप्न में दिखलाई पडती है, उस इच्छा जनित फन भी घट सकता है। जिन इच्छात्रों को सार्थकना मिल चुकी है, यदि वे ही इच्छाएँ पुन: खप्न में छायें तो स्वप्न निरर्थक होते हैं। इमलिये पाश्चात्य गण्कों ने श्रिधिकांश रूप से अतिरंजित इच्छाओं को ही स्वप्न बताया है, अतः जागृनावस्था में भी स्वप्न मन्ति चन सकती है। लेकिन जागृनावस्था की उन्छाएँ संज्ञान उन्छा के स्त्राधीन रहने से फलात्पादक नहीं होती हैं, क्यों के रुद्ध या श्रवद्मित इच्छाएँ संज्ञात-इच्छा के द्वारा शामित की जानी हैं, श्रतएव जागृनावस्था की विचारधारा स्वप्न मृत्य से चलती रहतो है. किन्तु उच्छात्रों की त्रानेक रूपता के त्राभाव में निस्सार है। पौर्वात्य खप्न-सिद्धान्त के श्रमुसार जागृनावस्था की विचार सन्ति को स्वप्न का रूप नही दिया जा सकता है, क्यों कि इस सिद्धान्त मे जागृन, सुपुप्त श्रौर स्वप्न ये तीन व्यक्ति की श्रवस्थाएँ वनलाई गई हैं। व्यक्ति केवल स्वप्नावस्था मे ही स्वप्न देखता है, क्योंकि यह ख्रवस्था जागृति ख्रौर सुपुष्ति के मध्य की है, इसमे चैतन्य रूप इन्द्रियजन्य ज्ञान श्रद्धं जागृन रहना है अनः खान सम्बन्धी कियाएँ इसी श्रवस्था में हो सकती हैं। इसीलिये भारतीय सिद्धान्त के श्रवसार सभी स्वप्नों का फल एक सदृश नहीं हो सकता है। जिस न्यक्ति की ऋात्मा जितनी ऋधिक विकसित, पवित्र ख्रौर उज्ज्वल होगी, स्वान का फल भी उतना ही अधिक सत्य निकलेगा। क्योंकि जा व्यक्ति दुराचारी होगा, वह निरन्तर नाना प्रकार की चिन्ताएँ करता ही रहेगा, श्रन: खप्न मे उनका छाना खाभाविक हैं। शारोरिक छास्त्रस्थता के कारण जो खप्न छाते हैं, वे भी निरयंक ही होतं है क्योंकि बीमारी की स्वप्नावस्था दृषित रहती है, उमकी इन्द्रिय जन्य ज्ञानधारा श्रधूरी रहती है। ऋतः पौर्वात्यों के मत मे जागृनावस्था मे स्वप्न सन्तति वन नही सकती है। पौर्वात्य श्रौर पाश्चात्यों के स्वप्न फन में भी अन्तर है, क्यों कि पौर्वात्यों ने आत्मा एवं पुनर्जन्मादिका

श्रास्ति व माना है धान पहुन में स्वप्न जाम जा मानार्शाजन सहकारों के कारण ही आते हैं, इन स्वारों में इन्हाओं में खानेम्हरणना कारण नहीं रहनी है, किन्तु श्रष्टह या सरकार ही धारण होने हैं। पाआन्यां ने शरीर को एक यात्र के समान माना है जिसमें किसी मौतिक घटना या किया मा उत्तेजन पासर प्रतिक्रिया होती है। स्वप्न भी झानधारा की किया प्रतिक्रिया हे का समान माना है जिस में किया प्रतिक्रिया के कारण खाते हैं, इनमा मन्यत्र मरकारों से हुद्र भी नहीं है जैसे जड़ मशीन चनने चलते कभी मन्य और कभी तेज चनने लगती है, ठीक इसी प्रमार शाह कारणों से प्रमानित होगर शाहर अधिकार कभी मन्य और कभी तेज होती हैं। क्रियाओं की मन्यावस्था का नाम स्वाप्तावस्था एवं वेगावस्था का नाम स्वाप्तावस्था का साम स्वाप्तावस्था का साम स्वाप्तावस्था का नाम स्वाप्तावस्था कर वेगावस्था का नाम स्वाप्तावस्था का नाम स्वाप्तावस्था कर वेगावस्था कर वेगावस्था कर वेगावस्था कर वेगावस्था कर विष्तावस्था कर वेगावस्था कर विष्तावस्था कर विष्तावस्यावस्था कर विष्तावस्था कर विष्तावस्यावस्था कर विष्तावस्था कर वि

इम मिद्धान्त के अनुमार बुद्धि मो मनुष्य की प्रवृत्ति का एक प्रतीक है। इसके द्वारा चिक्त अपनी कामनाओं हो सकत करता रहता है। चेना मन नाना प्रकार की कामनाओं को उपन करता है, वे प्रामनाएँ बद्धि द्वारा चरिमार्थ की जाती हैं। किन्तु बुद्धि कैमी ही प्रपण्ड ख्रीर श्रभिनय क्या न हो, एक पिमित्त मात्र हैं, श्रतः समस्त वामपाएँ बुद्धि द्वारा श्रीचित्र सिद्ध नहीं रर पानी हैं, क्योंकि जय प्रवृत्ति हो पृद्धि की प्रेरणात्मिका शक्ति हैं। तम उमरी वह तमी मारी वामनो को चरितार्थ करने में श्रममय रहती है। श्रन स्वप्न द्वारा वे सगमा श्रतम वास गाउँ पूरा की जाती हैं। पौर्यात्य सिद्धान्त में प्रामनाश्रो को तृति के के लिये केवन स्वप्न नहीं त्याने, हिन्तु त्यातमा का प्रतिविध्य शरीरस्य चाद्रमण्डन में पड़ने से म्यपात्रक्षा में ऋतिर घचाना रहती है इसीने खालिक कियाएँ ऋतिक तेजी से होती हैं, फान स्वत्र अनेक रूप में परिगान हो जाने हैं। भारतीय ब्योतिय शास्त्र के अनुसार शरीर म पर मौर मगडन रहना है। तथा जिस प्रकार श्राकाशम्य मौर-मगडन श्रमण करना है ठीव उसी प्रशास प्रत्येक व्यक्ति का मौर मण्डन श्रमण करता है। व्यक्ति जब पैटा होता है, तब उसके अवि कान की लग्न ही उसक शरीर के मीर मरहन की लग्न होती है, इमीलिये ज्योतिष शास्त्र सम्पाधी फनारश दा तीन वर्ष की स्वायु तक ठाक नहीं घरता है, क्यांकि सब तक बच्चे क शरीर का सीर मण्डन स्वत-प्रकार से श्रमण नहीं कर सकता है। इसका प्रधान कारण यह है कि इस समय नक परुचे का स्वतात्र रूप से विकास नहीं होता है, उसका रहन-सहन त्मरो प उपर आधित रहता है आ। चार यथ की अवस्था क बाद ही ठीक फन घटता है। म्यत्र के फा में निरोपना इसी सौर-मण्डन क कारण होती है। जैन माथ झानप्रदीपिका

के स्वप्नकाएड में लप्नानुसार! स्वप्नों का फन बताया गया है, इसका प्रधान कारण मेरी सनक में यही है कि शरीरस्य सीर-मगडन की आकाश गामी मीर-मण्डल के साथ नुचना कर क्रान्ति वृत्तीय नम्रों की समानता स्थिर की गई हैं। ज्ञानप्रदीविका का स्वप्न सम्बन्धी प्रकार योग शास्त्र के शरीस्य सौर-मण्डचीय प्रकार से मिलता-जुनता है। आचार्य ने इसीलिये "चतुर्थभवनान् स्वर्नं ब्र्यान् ब्रह्निरीचकः" इस पद्य में चतुर्थ भवन को प्रधानता दी है। सारांश यह है कि जर्गे पाश्चाय स्वप्न मिद्वान्त में केवन अवरितार्थ बौद्विक प्रवृत्तियों की स्वप्न का कारण बनाया है, वहाँ पीर्वास्य सिद्धान्त में आत्मा के चन्द्रमण्डनीय प्रतिविम्ब की कारण माना है। यह प्रतिविम्य सर्वदा, सब के लिये एक समान नहीं होता, बल्क आत्मा की श्रशुद्ध श्रथवा विशृद्ध श्रवस्था के श्रवसार घटिन होता है, यही स्वप्न की मत्यामन्य श्रवस्थात्रों के होने का कारण है। दूसरी विशेषता पौर्जात्य ख्रौर पाश्चात्य स्वप्नों के फल में ख्रपनी-ख्रपनी संस्कृति की भी है। इसी कारण कई स्वप्नों के फन पाश्चात्व साहित्य में स्वादिष्ट मांस भोजन, मिंदरा सेवन, प्रेमिका संगम स्रीर तनाक स्राद्धि वतावे गये हैं, लेकिन पीर्वात्य स्वप्नों के फल में मांसादि का सेवन कहीं नहीं बनाया है। संस्कृति की भिन्नता के कारण स्वप्नों के फन में जमीन स्त्राममान का स्त्रन्तर पड़ गया है। 'एक ही वम्तु के दर्शन का फन्न दोनों मिद्धान्तीं के अनुसार पृथक्-पृथक् होगा, पश्चात्य सिद्धान्त मे इम फन्न भिन्नना का कोई मी कारण नहीं वताया है, लेकिन भारतीय म्बप्न सिद्धान्त के अनुसार स्थान विशेष के कारण सीर-मएडल मे अन्तांरा, देशान्तर वश अन्तर पड़ जाना है, अतः एक विदेशी का स्वप्न एक मारतीय के स्त्रप्त की श्रपेना मिन्न फलदायक होगा। इच्छा श्रवृप्ति के मिद्रान्तानुसार स्त्रप्त निर्धिक होते हैं, पर सौर-मएडलीय सिद्धान्त के ऋनुसार स्वप्न प्रायः सार्थक होते हैं। यहाँ प्रायः शब्द से मेरा तात्पर्ये यह है कि आत्मा की विशुद्ध और अशुद्ध अवस्था वश चन्द्रमएड न में पड़ने वाले प्रतिविम्व मे हस्कापन ऋौर घनीभूतपन जितना ऋधिक या कम रहता है फन में भो वैसी होनाधिकता होती जाती है। प्रतिविम्य जितना श्रिधिक चंचल होता है, स्वप्न उनने ही श्रधिक निस्सार होते हैं। जिस श्रात्मा का श्थिर प्रतिविम्व चन्द्रमण्डल पर पड़ना है उसके स्वप्नों का फल सत्य निकलता है।

स्वप्नोत्पादक कारणों के श्रिनिरिक्त कारण सख्या सम्बन्धी तीसरी विशेषता भी है। पाश्चात्य जगत् स्वप्नोत्पत्ति का एक कारण नहीं मानता. किन्तु विभिन्न वैज्ञानिकों के मनानुसार

१—स्वरने यानि च पश्यन्ति तानि वच्यामि सर्वदा । शिरोदये देवगृदं प्रामादादीन् प्रपश्यति ॥ पृष्टोदये दिनाधीशे विवी मानुष्यदशनम् । मेपोदये दिनाधीशे ज्ञातदेहस्य दर्शनम् ॥ वृपभस्योदयेऽकांरी ब्याकुलान्मृतदर्शनम् । मिथुनस्योदये विप्रान् तपस्विवद्नानि च ॥ कुलीरस्योदये चेत्रं शस्यं दृष्ट्वा पुनगृहम् । तृणान्यादाय हस्ताभ्यां गन्छन्तीति विनिर्दिशेत् ॥ सिहोदये किरातञ्ज महिपी गिरियन्नगम् । कन्योदयेऽपि चारुटे मुग्धलीकन्यकावध्ः ॥

कारणों की मिन्तना स्वीकार की गई है। लेकिन भारतीय माहित्य में स्वप्नोत्पानक कारणो की भिनाता नहीं है। प्राय सभी विवारक एक ही निवर्ष पर पहचने हैं। चौथी त्रिशेषता नाशीनक दृष्टि स आरमनस्य के निषय में निवार करने के कारण चैतन्य और मौनिस्ताद सम्बन्धी है। पाइचारा लेगा स्त्रजोत्पत्ति का कारण सीतिक ही मानते हैं तथा उसका फल भी भौतिक शरीर पर ही पहला है, ऋत असना सम्कार ऋगों के लिये नाम मात्र की भी शेष नहीं रहता है। लेकिन पीर्जाय निदान्त में श्रातमा की श्रमरता मानी गई है इसक साथ जाम जामानर के सहकार चनने रहते हैं। श्रातमा मौनिकना से परे झान, न्हींत, सरा एवं बीर्च स्वस्त है तथा सहभार जह हैं जिल वे अनादिशन से आत्मा से संबद्ध हैं श्रातमा और सरकार इन दोनो का श्रापम में श्रांत निकट सबोग है, पर स्वमाव दृष्टि से दोनों प्रथम प्रथम हैं। इन्हों महत्रारा के कारण हमारे शरीर के सौर मण्डल का समाजन होना है। दसरे शादा में यह रहा जा सकता है कि व्यक्ति का जैमा शमाशम खट्ट होता है, वैसे ही सुप, दु य उमे मिनी हैं। अत स्त्रामी उसके अहर की प्रेरणा से ही आते हैं। अन्य की इसी प्रेरणा क रास्य नाना प्रनीप स्था में दृष्टिगीचर होने हैं। कभी कभी यह भी िरानाई पड़ता है कि जैसा हम स्वय में देखते हें वैसा ही फन्न शीय घटता है। इसका कारण यह है कि ऐसे व्यक्ति की श्राहमा स्वत्र नेराने के समय अधिक निशदानस्था में थी इस्तिये थामा मा प्रतिविन्त निगर स्वय मे रहा। जन प्रतिविन्य चयन रहता है उसी समय श्रधिक सक्त्य विक्रम कवान होते हैं जिसमें प्रतीकों की एक श्रेणी बन जाती है और स्त्रप्र भी प्रतीकों ने रूप में दिवानाई पड़ने खगते हैं। भारतीय ज्योतिप शास्त्र में जी प्रात नान के हालों को सत्य फादायक बनाया गया है. उसका कारण भी यही है कि प्रान काल के समय सीर मएडन की गति स्त्रमावन शिधर हो जाती है. श्रधीन रात के १० या ११ वर्ज से लेकर राजि क र-३ वजे तक शरीरम्थ सौर महत्व की गृत में एक रूपना नहीं रहती है. बमी वह तीत्र श्रीर क्मी माद होती है जिससे प्रतिविश्व में चवनता रहती है फलत स्वप्न भी निरर्थे र हो जाते हैं। ताराय यह है कि पाइवाय खप्न सिद्धात का सन्त्राथ केवन शरीर स श्रीर पौर्यात्य का सम्बन्ध श्राहमा से हैं। इसी कारण वैदान्त म जागृत, स्वप्न, सुप्त श्रीर तुरीय ये चार जीत्रातमा की श्रास्थाण मात्री गई हैं। जैन दर्शन के श्रानुमार दर्शना वरणी कम क त्रयोपराम की हीनाधिकता में स्वप्त के फर्नों में भी हीनाधिकता आती है। स्त्रप्तो पत्ति का कारण पूर्वोपार्जन श्राष्ट्रप्ट ही है, जिन स्त्रप्तां में शारीरिक विकार प्रधान कारण होने हें ने तिस्थक और जिनमें श्रद्ध कारण होना है वे सार्थेश होने हैं।

## महत-काम-एतम्

[ ले॰—श्रीयुत पं॰ रामनाथ पाठक 'प्रण्पी' श्रायुर्वेट-स्याकरण-साहित्याचार्यं, दुमरांव ]

हुस प्रन्थ के रचिया श्राचाय प्रयाद हैं। श्राप श्रतेक विषयों के विद्वान् होते के साथ-साथ श्रायवेंद्र के भी प्रकाण्ड विद्वान् थे। प्रम्तुन प्रन्थ के ध्रवलोकन से श्रापकी श्रायुवेंद्र विपयक विद्वता का पता सहज में ही लग जाता है। यों तो इस प्रन्थ के कई प्रयोग श्रन्य प्रन्थों से मिज़ते जुनते हैं. पर इसकी निजी विशेषना भी है। इसमें १११ श्रातुपम उत्तमोत्तमवाजोकरण के सहायभृत १५ सेक-लेपादि भी संकत्तित हैं। इस तरह सब मिलकर १२६ योग एक-सौ-छ्रवोस रहों की नरह प्रन्थ की शोभा बढ़ा रहे हैं। श्रण्णाइ-श्रायुवेंद्र का यह श्राठवां श्रद्ध नाजीकरण तन्त्र भी श्रायुवेंद्र के लिये सर्वथा एक बहुन बड़ा महत्त्व रखता है। श्राज श्रायुवेंद्र में जितने भी रस प्रन्थ उपजब्ध हैं, उनमें एक ही जगह इसके सभी श्रद्धों पर पूर्णतः प्रकाश डाजा गया हो, एसा एक भी नहीं। इसमें भी वाजीकरण तन्त्र तो सर्वत्र केवज नाम गिनाने पर्यन्त ही दृष्टिगोचर होता है। 'महन-काम-रलम्' की यह सब से बड़ी विशेषता है कि इसे श्राद्योपान्त पढ़ लेने पर वाजीकरणयोगों के लिये पुनः श्रन्थत्र मृगमरीचिका श्रान्त होने को श्रावंद्यकता नहीं पड़ेगी। बल्कि तृमि को पराक्या से हृद्य नाच उठेगा। यहाँ श्राप उनमें से कतिपय योगों का निदर्शन देख स्वयं श्रत्मान लगा सकते हैं।

## कामदेव रस

स्तं गन्धं कान्तभस्मापि तुल्यं यामं नोरैः शाल्मलीसम्भवीत्यैः,
गोलं छत्वा वेष्टियत्वाऽथ मापैराज्ये पक्तवा काचकृर्यां निधाय।
भूकृष्माग्रां नागवहजीक्व पिष्ट्वा तोयं द्याद्दरातिमेकां प्रयत्नात्,
सिद्धः स्तः कामदेवोऽस्य वल्लं मध्वाज्याभ्यां योजयेत्तिमसम्।
खग्रां दुग्धं वानुपाने च द्यात् रात्नो दुग्धं शक्तिमानेन देयम्,
तिक्तं कक्तं वर्जयित्वातिचाग्लं ऐयं नित्यं शाल्मली नीरयुक्तम्।
खग्रां धात्रीवानरीम्लदुग्ध पुष्टिवीयं जायते तत्प्रभृतम्,
कुर्यान्नित्यं रम्यकान्ता चनोदं कृत्वा दिग्धं कामदेवं रसेन्द्रम्।

शुद्ध पारद, शुद्ध गन्धक, कान्त-मस्म इन तीनों को समान लेकर सेमज की छाल के रस (रस के अमात्र में क्वाथ) से मर्दन कर गोजा बनावे और उसे उड़द के गुँधे हुये आदे से पिरवेष्टित कर घी में तब तक पकावे जब तक आटे का रंग लाज हो जाय। पुनः उसे आटे से निकाल कर भूकुष्माएड और पान के रस के साथ आतशी शीशो मे डाल कर लघु बालुका यन्त्र मे रात्रिपर्यन्त पकावे। पीछे प्रात काज गोजे को शीशो से निकाल, पोंछकर सुरिचित रखे। यही सिद्ध 'कामदेव रस' हुआ।

माना 🗝 ३ वत्ती ।

अगुपान — मिथ्री की चासनी झौर धी के साथ मिथ्रिन कर साने के पश्चात् सीँड मिना हुआ तृप पिये। और भी रात म जितना दूध पी सके उतना, तेमन का स्वरस अथना आँउना जीर केवाँच की जड़ का बारीक चर्णु मिना हुआ, पिये। रस सेनन काल में तिक, कत्त और अग्ल परार्थों का पूर्णु परिस्थान कर दे। इस तरह यह क्रम ११ दिन तक ज्याइत रसे।

्यह योग जित्यनाय जिराचन 'रसरक्राकर', विच्यु परिहत विरचित 'रसराजनहमी। 'रस सुफावनो', शाक्षिपाम समहीत चन्य तरिं, श्लीर खानन्दानुमव विरचित 'रसदीपिका' में भी मिलता है। जिन्तु 'रस वीपिका' में 'मदन कामदेत, नाम से यह रस पाया जाता है।

### वामेश्वर मोदक

सम्पर्मारितमभ्रक कटुकल बुष्ठाम्बगाधामृता , मेथोमोचरसो विदारिमुगरी गोकगदके चुरका । रम्भाकन्त्रशतावरीत्यजनुदा मापास्तिला धान्यकम्। यही नागप्रहाकचीरमदन जातीफर सै धवम् । भागीं कर्कर-श्रांद्र भृद्ग त्रिकटु हे जीरके चित्रकम्, चातुर्जात पुननवे गजकमा द्वासा शम वामक । शास्त्रहर्याडेव फल्बिक कपिमर बीज सम चर्याधेत-चुगाशा विजया, सिता द्विगुगिता, मध्यात्र्यमित्र तु तत् । कर्याचा बटिका बिलेह्ममयजा स्ट्रा सदा सेउपेत्, पेवा ज्ञोर-मिताऽन्यीर्यंकरमें स्तम्मेऽप्पल कामिनाम् । रयामाप्रयका समाधिसुखद सङ्के द्वादायक , सीस पृष्टिकर , स्वय संयक्तर , नानामयध्यशह । कासन्यासमहातिसारगमनः मन्द्रागिम द्वीपनः ह्यशीसि प्रहर्णेप्रमेहनिचय लेप्पातिसारप्रणात । नित्यान उक्तोर्विशेषकवितायाचा विन्यासीहर . दत्त मदगुणान् मशस्यिरदशा ध्यानायसाने भराम-कम्यासेन निहत्ति मृत्युपलित कामैन्वरी चत्सरात्। सर्देपा हितकारको निगदित धीनित्यनाधेन थे। युद्धानामपि कामग्रई नकर गौदाहुनासहुमे, सिद्धोऽयो नवपस्त्रमोध-सुत्रदो भूपै सदा मेध्यताम् । श्रयेतहुक बहुबोर्यपर्दान राज्ञो सहा घोरमितासम्बितम् । भुकोश्वर संवितमाशुकामितां विव्यवसामाकुलवश्यकारकम् । निश्चन्द्र अप्रक्त-मःम, कायफन, क्रूड, असगन्ध, गितीय, मेथी, मोचरस, विदारीकन्द, सुसनी, गौलक तालमावाना, केले का कन्द, शतावर, अजमोद, उड़द, तिन, धनियाँ, मुलहठी, नागवला कचूर, मदनफन, जायफन, सैन्धव, सारङ्गी, काकड़ासिगी, माँगरा, त्रिकटु. (सींठ, मिचं, पीपन) इयेन जीरा, इयामजीरा, चित्रक, तज, पत्रज, इलायची, नागकेशर, पुननंवा, गजपीपल, मुनक्का, शन के बीज, अहमा, सेमर का मुमला, ऑवनां, हरें, बहेरा, केबोंछ के बीज—इन सब को बराबर लेकर चूर्ण करे और मब के चतुर्थाश विजया (भाँग) का चूर्ण एवं सब से दूनी मात्रा में शक्कर मिलाकर यथावश्यक मिश्री-घी मिलाकर गोला बनाले। पश्चात् आधे-आधे तोले की गोलियां बनाकर रख ले अथवा अधिक मात्रा में मिश्री-घी डाल कर अबलेह बनाकर रख दे। इस तरह दैयार होने पर इसकी कामेइवर मोदक संजा होगो।

मानाः - १ गोत्ती श्रथवा श्राधा तोत्ता श्रवलेह ।

अनुपान —गोनी अथवा अवलेह सेवन करने के पश्चान् शक्कर मिला हुआ दूध पिये। जपयोग:—इसके सेवन से कामियों के वीये की वृद्धि और स्तम्भन होता है। योगियों के लिये यह रसायन समाधि-सुखद है। स्त्रियों को पुरुप सङ्गम में द्रवित करता है। चीणों के लिये पुष्टिदायक है। चय-न्याधि को नष्ट करता है। कास, स्वास. घोर अतिसार, मन्दामि, ववासीर, महणी और इलेब्नातिसार प्रभृति निःशेष रोगों को दूर कर स्थायी-सौक्ष्य प्रदान करता है। यहाँ तक कि वृद्धों को भी रित सुख प्रदान करता है।

[ यह रसायन-मोदक नित्यनाथ विरचित 'रसायनखएडम्', अनन्तदेव विरचित 'रस-चिन्तामिएं', शान्तिनाथ विरचित रसमंजरों', रामनाथ विरचित 'योगमहाएवं', प्रभृति प्रन्थों में मी मिजता है। गोविन्ददास संगृहीत 'मैवज्यरत्नावलीं' में मुख्यतः इसका पाठ संग्रह्णी-श्रिवकार मे मिलता है।]

इस प्रन्थ के परिचय लेखक ने स्वयं 'भैषज्य रत्नावली' के आधार पर इसे वनाकर संप्रह्णी के रोगियों पर अनुभव किया हैं। वस्तुतः यह मोदक अत्यन्त सफल सिद्ध हुआ है।

'भैषज्य रत्नावनी' के एक हिन्दी अनुवादक ने इम रस की तन्त्रान्तर में 'महाकामेदवर' नाम से भी मिलने की चर्चा की है।

## पूर्णचन्द्ररस

हैमी भूतिः स्तम्त्या समाना नहस्राला गन्यकं मौकिकञ्च, घस्नैकं तं श्रञ्जवेराग्नितोयैः मर्चः शोष्यो वस्न मृद्भ्यां प्रवेष्ट्य। भाग्डके सलवणके निषेच्य तद्गोमयेन परिवेष्ट्य भाजनम्, शोषयेच्य पुर्येतृगाग्निना पूर्णचन्द्र इति जायते रसः। यक्ष्मागां जयति प्रसहा चपलान्नोद्रान्वितः शलनुत्, सामुद्रेगा ससर्विषा ससितया धाड्याम्लिपत्ताषदः। हुगहरुपानुपुतो जयत्यपि महातापञ्च पिलो द्रवम् , शानमस्पर्यपुर्विकामुकद्वित पापट्ट सितासपुत । पुष्टिन्द्रिः स्टर्गापेवर्ज्जने जायतेऽखिलगदापहारक , स्मीमनापहरण शिशुरत्वाकारक , स्थापनात्रपानकै १ ।

सर्ण, पारद को सामें, कुद्ध वत्मनाग विष, शुद्ध गांधा और मोती की आसम—इन सब को सम माग लेकर अद्रश्त और चित्रक्रमून के रस (अथना क्वाथ) से एक एक दिन मान्त कर गोना बना खुखाले, पुन उस गोने पर चार नह कपड़ा लायेट उपर से "कपडमिट्टी कर अच्छी तरह सुरानि । पश्चात् उसे लवण के मीतर बन्द कर, गोंबर में वर्षन के सुरा को बाद कर मारी भीति सुखाने के अनन्तर निर्वत स्थान में उस पर इतने पास की अपि दे कि कपड़ा जल जाय। पीछे स्वाङ्गरीतन होने पर निकान कर रस ले। इस तरह इस सिद्ध रसायन को 'पूर्णचन्द्र रस कहत' हैं।

अनुपान- यहमा में-पोषन ग्रौर मिश्री की चासनी।

- " शून मे—सै धव, धी ख्रौर शक्तर ।
- " व्यन्लिपत्तमें श्रामलेका रसः।
- , पित्तजदाह में—गुङ्कवी का हिम **श्रथ**ता क्वाथ।
- , नेत्र ज्योति, बन, बीय श्रौर पुष्टि के लिये-शहार ।

इमी तरह को श्रौर चलकों के विचिध रोगों पर यथायोग्य श्रतुपान के साथ इस रसायन के उपयोग से श्राक्षर्यजनक कन प्राप्त होता है।

[यह योग रसावतार, रसदीपिका, रसचिट्टिका, प्रश्नित रम प्रत्यों में भी उपनध्य होता है। रमचएडाडु, रसप्रशारा ग्य रस सुधाकर में भी यह योग दीदा पड़ना है, किस्सु उनमें आये हुवे योगों में विप पब मीनी मस्स का पाठ नहीं मिनता है। और उनकी जगह। नाग सस्स प्रवित्त पावा जाता है। सावना की जगह। नाग सस्स प्रवित्त पावा जाता है। सावना की जगह उनम प्रश्नों के पाठ में केवन विप्रक सून का क्वाय ही टिप्टिगोचर होना है। यहतुन दोनों हो पाठ उत्तम प्रतीत होते हैं। फिर भी याजीनरेख मात्र के निये निर्माण किये जाने वृत्ते योगों में मोती और विप की जगह अगर नागमस्स का उपयोग किया जाय तो विशेष सुन्दर हो, किन्तु मावना किसी एक या दोनों द्वायों से भी दोनों ये गें में दी जा सकती है।

ष्यातु, निवर्शन के लिये महदय पाठकों के समल ये तीन योग प्रस्तुन किये गये हैं। उपर मैंने प्रकृत प्रस्थ में जिन १११ योगों के खाने की चर्चा की है, वे सभी इसी 'तरह खानुमव सिद्ध है। यह मन्य सुमे को जैन मिक्षात गवन के पुस्तकाश्यल के खानुपद से मिन मका है। मरा निपार है कि मैं यथाशोर्च इमका हिन्दी खानुराद कर कृषानु खानुवेद के प्रेमियों के समल रूप सहूँ।

# मूलाबार के कर्ता वहकेरि

## िले - श्रीयुत पं नाधराम प्रेमी ]

हिन्तुगम्बर सम्प्रदाय में मुनियों के आचार विषयक प्रन्थों की बहुत कमी है। प्राचीन प्रन्थों में ले देकर मूलाचार ही एक प्रन्थ उपलब्ध है। वीरनिन्द का आचार-सार श्रीर श्राशाधर का अनगारधर्मामृत आदि पिछले प्रन्थ इसी के आधार से लिखे हैं। धवला टीका कें कर्ता वीरसेन स्वामी ने मूलाचार का ही श्राचारांग नाम से उत्लेख किया है।

इसके कत्ती का नाम 'बट्टकेरि' आचार्य है। परन्तु उनके विषय मे अभी नक यह नहीं माल्म हुआ कि वे कव हुए हैं, उनको गुरुपरम्परा क्या है और वे कहीं के थे। उनका यह नाम मी कुछ अद्भुत-सा है। मैं वरसों में सोच रहा था कि आखिर यह कैसा और कहीं का नाम है।

श्रमी उस दिन कनड़ी भाषा के सुप्रसिद्ध किव वेट्टगेरि कृष्ण्शर्मा का नाम एक पत्र में पढ़ा, तो मूजाचार कर्जा के नाम पर एकाएक प्रकाश पड़ गया।

़ किव कृष्णशर्मा के गद्ग (धारवाड़ ) के पास के बेट्टगेरि या बेट्टकेरी याम के रहने वाले हैं श्रौर बेट्टगेरी का उच्चारण बेट्टकेरी भी होता है ।

कर्नाटक में श्रीर उसके दिल्ला में गाँवों के नाम व्यक्ति के नाम के पहले लिखने की पद्धित बहुत समय से हैं। कर्नाटक प्रान्त के पंडित के० सुजवली शास्त्री, के० कुमारय्या शास्त्री, जैन समाज में सुपिरिचित हैं, इनके नामों के प्रारंभ के 'के०' श्रादि श्रच्तर इनके मूल प्रामों के हो द्योतक हैं। भारतीय दर्शन शास्त्र के प्रकारड पंडित सर्वपही सर राधाकृष्णन के नाम का 'सर्वपही' श्रंश उनके गाँव का ही बोधक है।

इससे मुक्ते करपना हुई कि बहुकेरि नाम भी गाँव का बोधक होना चाहिए और मूलाचार के कर्ता बेहुगेरी या बेहु केरी प्राप्त के ही रहने वाले होंगे और जिस तरह कोएडकुएड के रहने वाले छाचार्य कोएडकुन्द तथा तुम्बुॡर प्राप्त के रहने वाले तुम्बॡराचार्य कहलाये उसी तरह ये बहुकेरि कहलाने लगे। इनका मूल नाम क्या था, सो तो लोग भूल गये, सिर्फ नाम का यह छंश बच रहा।

डा० ए० एन० उपाध्ये ने मुफे वतलाया है कि कनड़ी में 'वेट्ट' छोटी पहाड़ी को श्रौर गेरी या केरी गज़ी या मोहल्ले को कहते हैं। वेजगाँव श्रौर धारवाड़ जिले में इस नाम के गाँव श्रव भी मौजूद हैं। प० मुचया शास्त्री से मास्त्रम हुआ कि अवस्य वेल्गोन का भी एक मुहहा बेहुगेरि नाम से प्रसिद्ध है।

कारिक्ल के हिरियगिद बिल के पद्मानती देवी के मन्दिर के एक सम पर श० स० १३९७ (वि० स० १५३२) का एक शिणालेटा है जो कनड़ी मापा में है'। इस लेटा में 'बेटुकेरि' गाँउ का नाम दो बार आया है और वह कारिकल के पाम ही कहीं होना चाहिए।

सो इसारा खतुमान है कि मूनाचार के क्त्री बट्टकेरि मी वक्त नाम के गाँवों में से ही क्रिसी गाँउ के रहने वाले हागे।

१---माउप इविडयन इस्कियान्स जिरह ० अध्यवर के विद्वाल पूम० गोविन्द वे द्वारा इस क्रेल की सुपना मिल्ली है।

# समीना

भगवान् महावीर का श्रयेलक धर्म—लेखक : श्री पं॰ केलाश्चंद्रजी शानी, प्रधाना-ध्यापक स्याद्वाद् महाविद्यालय काशी: प्रकाशक : मंत्री प्रकाशन विभाग, भा॰ दि॰ जैन संघ चौरासी, मधुरा: साइज : ढवल काडन सीलह पेजी । एष्ट संख्या : ३५; मृत्यः पॉच श्राने । छपाई-सफाई श्रस्यन्त सुन्दर ।

यह शास्त्रीजी का वहाँ निवंब है, जो बीर शासन महोत्सव पर पढ़ा गया था। इसमें विद्वान् लेखक ने ऋत्यन्त परिश्रम कर श्रन्वेपणात्मक ढंग से श्रचेतक धर्म का समर्थन किया है। निवंब से श्रापकी मीड विद्वता, जैन शालों का तलस्परींजान एवं श्रन्वेपण् शक्ति का पता भत्ती भॉति लग जाना है। श्रापने प्रथम श्वेनाम्बर त्यागमों के पर्याप्न प्रमाग्। देकर श्रवेलक धर्म की पृष्टि की है। समाज में कृद्र समय से स्वी-मुक्ति, सचेन-संयम श्रादि की चर्चा जोरों से चल रही है। इसी चर्चा के फलम्बद्धर लब्ध-प्रतिष्ठ विद्वान् लेखक ने श्रावरयक निर्यु कि, उत्तगध्ययन, श्राचाराङ्ग मृत्र श्रीर दश्वैकालिक मृत्र इस्यादि प्रसिद्ध रवेताम्बर श्रागमों के प्रमागा ज्यों के त्यों उद्भृत कर श्रवेल-संयम का किया है। शास्त्रीजी के निवन्ध से म्पट मिद्र है कि अवीचीन स्वेनाम्बर आगम शंथों के टीकाकारों ने सबस्त-संयम का विधान किया है। तथा इस काल में भी श्रचेलक साधु ही श्रेप्ठ समके जाते थे: पर 'धीरे-धीरे समय के प्रभाव श्रीर हठवादिना के कारण लोग सचेल-संयम की पुष्टि करने लगे। शास्त्रीजी ने दिगम्बर त्रागमों के प्रमाणों से भी श्रचेलक धर्म को ही सिद्ध किया है। श्राजकल के कुछ विद्वान श्रुतसागरीवृत्ति श्रीर भगवती श्राराधना के श्राधार पर दिगम्बर जैन ग्रंथों में भी सचेल-संयम का विधान सिद्ध करना चाहते हैं। परन्तु शास्त्रीजी ने उपर्युक्त मंथों के विवादास्पर स्थलों को लेकर बड़े सुंदर ढंग से तर्क पूर्ण विचार कर भ्रचेलक धर्म को पुष्ट किया है। हमारा स्थाल है कि इस निवंघ से जिज्ञासुत्रों की रांकान्रों का समाधान हो जायगा। सर्वार्धसिद्धि की "भावलिइं प्रतीत्य पंचापि निर्यन्था लिङ्गिनो भवन्ति, दृन्यलिङ्गं प्रतीत्य भाज्याः" इस पंक्ति सम्यन्थी शंका का निराकरण भी ऋत्यन्त सरल ऋौर सौम्य शब्दों में किया है। समाज में कुछ समय से जो श्रिविय सचेल-श्रचेल संयम की शंका उठी है, उसका श्रन्त तो शासीजी के इस निबंध से हो जाना चाहिये। प्रत्येक विद्वान् ऋौर स्वध्याय प्रेमी को इसे मंगाकर श्रवश्य पढ़ना चाहिये। समाज शास्त्रीजी का श्रत्यन्त श्राभारी है।

सत्साथु-समरण्-मङ्गलपाठ—सयोजिक श्रीर श्रनुगदक श्री प० जुगनकिशोर मुस्नार, 'युगबीर', प्रकाशक बीर-सेत्रा-मिद्दर सरसात्रा, जिला सहारनपुर, साइज डनन काउन सीलह पेजी। एष्ठ सर्पा १२ + ७६, सूल्य श्राठ श्राने।

समीचा

इस पुस्तक में मयोजक महोदय ने गौतम गर्णघर, भद्रगहु, गुण्पर, धरमेन, पुण्यदन्त, मृत्वलि, कुद्कुद, उमास्वाित, समतमद, सिद्धमेन, पृज्यपादं, पात्रकेसिर, अकलक, विद्यानंद, माणिवयनिद, अनतवीर्यं, प्रभाच द्व, वीरसेन, जिनसेन एव वादिराज के स्मरण मकलिन किये हैं। कनम के धनी सुस्नार साह्य ने सरल, सौम्य और सुद्रावरेदार भाणा में छोकों का अनुग्राद किया है। अथ के आरम्म में विद्वलापूर्ण मस्तावना है। आपने बनाया है कि "सत्साधुओं का स्मरण वड़ा ही मगलदायक होता है। 'चलािर मगल' में साह मगल पद के हारा साधुओं को भी मगलवाय निर्दिष्ट किया है। 'चलािर मगल' में साह मगल पद के हारा साधुओं को भी मगलवाय निर्दिष्ट किया है। 'विद्यार साहण हैं कि साधुओं के पुर्यगुणों के स्मरण होते हैं। अस्तानति के लिये माणी अप्रमर होते हैं। सुस्तार साहच ने इन स्मरणों का समह कर समाज का बड़ा भारी उपकार किया है, थोड़े पड़े-लिखे स्वाप्याय भेमी भी आत्म विद्यादि अर सकते हैं। इन स्मरणों से आत्मा तो पवित्र होती हो है, किन्तु अनेक ऐतिहासिक और सामाजिक बातों पर भी प्रकार पड़ता है। खपड़े समाई, गेटप आदि अस्पन्त सुन्दर हैं, प्रयेक स्वाध्याय भेमी को इसे मगाकर अवस्य पढ़ना चाहिये। हमारे खयान से यह सकलन दैनिक पाठ करने के लिये अस्यन्त उपयोगी सिद्ध होगा।

सिद्धान्त-समीचा भाग—१—यह पडित फूलवन्द्रजी शास्त्री छीर बॉ॰ हीरालालजी के लेग्बों का सम्रह हैं। ये सभी निजय जैन सन्देश में मकाशित हो चुके हैं, पर हिन्दी मन्यरलाकर कार्यालय के अध्यक्त प॰ नायूग्तमधी मेमी ने इन्हें एफिनित कर मकाशित किया है। इनसे दिगम्यर शास्त्रों की विवादास्पद कई मान्यताओं पर मकाश पडता है। निवन्य अन्वेपणासक दग मे उद्धरण सहित लिखे गये हैं। इस समृह से वेद वैपम्य सम्बाधी चवा पर पूर्ण मकाश पड़ता है, माधारण हिन्दी भाषा भाषी जनता भी महस्व पूर्ण शास्त्रीय विषयों को सरलता से विचार सकती हैं। दोनों ही बिद्वान् लेक्कों ने प्रत्य युक्तियों से अपने अपने पत्त की पुष्टि की हैं। प्रत्येक स्वाध्याय प्रेमी को इसे हिन्दी मन्य-स्लाकर कार्योलय यम्बई से मगाकर पड़ता वाडिये।

सिद्धान्त-समीचा भाग—२—पकाराक हिन्दी मण्य-स्वाकर कार्योलय वस्पर्द, साइज डबल काउन सोलह पेजी, मृत्य १) रुपया ।

यह पहिन जीवन्यरनी राखी श्रीर डॉ॰ हीरालालजी के उत्तर, मखुचर श्रीर तद्विपयक श्रान्य लेखों का समह है। इन निवामों से जैन सिद्धात की श्रानेक सूच्य बातों पर प्रकारा पड़ता है। दोनों ही विद्वानों ने शका समाधान के क्या में स्त्री-मुक्ति, श्रीर केवनी-मुक्ति पर विचार-विनिमय किया है। साधारण जनता के लिये भी यह पुस्तक उपयोगी है; विवादास्पद स्थलों पर विचार-विनिमय करने के लिये पर्याप्त सामग्री इन निवन्धों में है। प्रोफेसर साहव के नवीन अन्वेपण ने विद्वानों को गम्भोर विचार करने का अवसर प्रदान किया है। दोनों ही पन्न के लेख पठनीय हैं। प्रेमी जी ने एकत्रित संग्रह प्रकाशित कर जनता का कल्याण किया है। विचारक विद्वानों को अवश्य मगाकर देखना चाहिये। पुस्तक की छपाई-सफाई अच्छी है।

अपभंश-दर्पगा——लेखक: श्री जगन्नाथराय शर्मा एम० ए०, गोल्ड मेडलिस्ट, प्रोफेसर पटना-कालेज, पटना; प्रकाशक: साहित्य-सुमन-माला कार्यान्य, बांकीपुर, पटना; साइज: डाबन क्राउन सोन्तह पेजी; पट्ठ संख्या: २ + २ + = + १७५; मूल्य: एक रुपया, श्राट श्राना।

हिन्दी में यह अपने ढंग की एक ही पुस्तक है। हिन्दी की जननी अपभ्रंश भाषा के सम्बन्ध में श्रभी तक कोई भी परिचयात्मक पुस्तक नहीं लिखी गई है। इसके द्वारा लेखक ने एक बड़ी भारी कमी की पूर्ति की है। प्रोफेसर साहब ने अपनी विद्वता पूर्ण भूमिका में बताया है कि भारत में बहुत वर्ष तक श्रापन्नंश भाषा राष्ट्रभाषा एवं साहित्य भाषा के पट पर श्रासीन रही है। यह श्रत्यन्त मधुर श्रीर सरस भाषा है। पुस्तक के प्रारम्भ में श्रपभंश की उत्पत्ति के सम्बन्ध में प्रकाश डाला गया है। त्रागे चलकर स्वयं अन्ध्रकत्ती ने इस वात को वतलाने का पयल किया है कि अपभ्रंश भाषां साहित्ये में १००० ई० संन् तक प्रयुक्त होती रही। श्रागे इसी श्रपभ्रंश से मराठी, गुजराती, बङ्गला श्रादि भाषात्रों का जन्म हुत्रा बताया गया है। 'त्रपभ्रंश-साहित्य का महत्त्व त्रीर सीप्ठव' शोषक में लेखक ने बताया है कि ''हिन्दी की जननी होने के नाते तो ऋग्नंश भाषा हमारे सम्मान की वस्तु है ही, उनका साहित्य भी कम महत्त्व नहीं रख़ना है। यद्यपि इसका श्रिधिकांश भाग हमें उपलब्ध नहीं श्रीर जो उपलब्ध है भी वह प्रायः श्रिपकाशित है, तथापि जो कुछ प्रकाशित है, उससे ही उसके महत्त्व की पर्याप्त सूचना मिलती है। हिन्दी का कौन किव है, जो प्रत्यन्त या अप्रत्यन्त रूप में उसके साहित्य से प्रभाविन न हुआ हो ? चन्द से लेकर हरिचरन्द्र तक तो उसके ऋण भार से दवे है ही, त्र्याजकल की नई-नई कव्य पद्धतियों के उद्भावक भी विचार कर देखने पर उसकी परिधि से बहुत बाहर न मिलेंगे।" इन पक्तियों से स्पष्ट है कि हिन्दी के प्राय. सभी कवि अपभ्रंश भाषा साहित्य से प्रभावित है ऋौर उसी के ऋाधार पर रचनाएँ करते है। लेखक ने स्वयं ऋागे उद्धरण देकर इस बात को सिद्ध किया है कि जैन ग्रन्थ 'भविसयत्तकहा' के ऋधार हिन्दी के रामचरितमानस श्रोर पद्मावत जैसे जगत् प्रसिद्ध यंथ लिखे गये है। इसीका समर्थन करते हुए लिखा है कि "जिस, प्रकार जायशी त्रौर तुलसी ने कतिपय ३२ मात्रात्रों वाली चौपाइयों की श्रधीलियो के बाद ४८ मात्रात्रों वाले दोहे रखे हैं, ठीक उसी प्रकार

३२ मात्रायों की श्रामीलियों वाले पर्फाटका का या श्राटिनाना नामक छन्दों के बाद धनपान ने ६२ मात्रात्रों वाला घता नामक छन्द रखा है। जिम प्रकार जायसी ऋौर तुलमी में तुकों की लड़ी हर एक चरण के अन्त में कम से कम प्रत्येक दो चम्पों में मिलती है, उसी प्रकार धनपाल में भी। इस प्रकार रचना दृष्टि से इन तीनों अन्थों की पद्धति निल्कल एक है।" इसमें स्पष्ट सिद्ध है कि हिन्दी के किन अपधार के रचयिता जैन किनियों के ऋगी है। जैन कवियों ने निपुलमाता में अपन्न सु साहित्य की रचनाएँ कर हिन्दी साहित्य की उत्पत्ति में सहायना पहुँचाई है।

इस माथ के द्वितीय माग म श्रापंत्र रा ज्याकरण दिया गया है, इससे श्रापंत्र रा के नियार्थियों को तो लाभ होगा ही, पर साधारण पाठक भी लाभ उठा सकते है। इसमें निभक्ति चिह्न, लिंग, बचन, कारक, श्रव्यय एव कियाएँ श्रादि व्याकरण के विषयां का बड़ा सुदर विरोचन किया है। श्रावधारा साहित्य में प्रगति करने के लिये यह दूसरा भाग बड़ा उपयोगी है। तृतीय भाग म श्रावधारा प्रमाश से टैक्स्ट पाठ उद्धत किये हैं, जो परीचार्थियों के लिये उपयोगी हैं। लेखक ने इन अनतरणों का हिन्दी अनुवाद भी प्रथक् िया है, इससे इननी उपयोगिता श्रीर वड़ गई है। पुस्तक श्रायनत उपयोगी है, प्रत्येक साहित्य भेभी को मगाकर पड़ना चाहिये। खपाई-सफाई सुदर है।

ईरारोपालम्भः ( खएड फ्राच्यम् )—लेखक श्री ५० कमनाकान्त उपाच्याय, व्याकरण-साहित्य-वेटान्ताचार्य, कान्यतीर्थ, हिन्दीरल, प्रकाशक कात्रुजीर, आरा,

पृष्ठ सख्या २७, सूर्य सद्घाननामात्र । यद एक खगडकात्र्य है, ललिन स्होकों के माथ किं ने स्त्रोपन-वृत्ति भी लिखी हैं । इसमें निद्वान् लेखक ने र्रज्यर को उलाहा। दिया है कि हे भगवन् यदि तुम्हारा ससार में नियन्ना रूप से श्रान्तित्र है नो तुम किमीको दु बी, किमीको सुबी, किसी को दरिदी, किसीको धनी, किसीको मूर्च, किसीको पण्डिन, किसीको कार्य कुराल और किमीको बुद्ध वर्यो बनाते हो १ यह मारा ससार दिन रात दु ल की भट्टी में जलना रहता है, श्रीरे भगवन् श्राप दुछ नहीं ररते हैं। क्या श्रापका यही न्याय है कि धनी, पापाचारी मुखी रहें श्रीर निर्धन सदाचारी भी दिन रात विपत्तियाँ सहन करते रहें । कवि ने भक्ति रस के आवेश में आकर कहीं कहीं ईश्वर की पर्याप्त भर्तना का है, लेकिन काव्य की दृष्टि से यर गरर्मना भी ब्याजन्तुनि के रूप में हैं, अन प्रशासन्तर से इसमें ईश्वर की जगन्नियन्ता के रूप में स्तुति की गई है। बीच-बीच में किन ने दाशनिक पुर भी दिये हैं। बेदात-दरान, वैशेषिक न्याय एव सारय-दर्शन के सिल्स मिद्धातों का भी प्रतिपादन किया है। क्ति ने ईश्वर के विभिन्न श्राक्तारों में दर्शन किये हैं, प्रकृति के साथ ईरनर की समानना भी दिखाने की चेष्टा की है। प्रमावश बीच बीच में छुपक, मनदूर श्रादि की दीन दशा का भी चित्राद्भन किया है। कवि पाची ता का पोषक होते हुए भी आधुनिक पगतिबाद का समर्थक है। भोक अरवात मधुर और सन्स हैं, पहते समय मन को अपूर्व आहाद मिनना है।

# श्रीजेन-सिद्दान्त-भक्त आरा का कार्पिक विकरण

## [ २७-४-४४—१३-६-४४ ]

किन-सिद्धान्त-भवन श्रारा ३४ वर्षों से जैन समाज की ही नहीं, श्रिपतु साहित्य से सम्बन्ध रखनेवाले व्यक्तिमात्र की सेवा करता चला श्रा रहा है। इस भवन ने इस वर्ष भी किननी ही साहित्यिक संन्धाश्रों एवं व्यक्तियों के प्रकाशन कार्य में साहाय्य प्रदान किया है। जैन संस्कृति के इतिहास निर्माण में इस भवन का विशेष हाथ है,। श्रमेक श्रलम्य प्रन्थरतों के संग्रह के साथ साथ पुरातत्त्व विषयक श्रम्य सामग्री का भी संग्रह किया जा रहा है। इस वर्ष वीर संवत् २४७० ज्येष्ठ शुक्त पंचमी से वीर संवत् २४७१ ज्येष्ठ शुक्त चतुर्थी तक भवन के सामान्य दर्शक रिजस्टर में ४०७२ व्यक्तियों ने हस्तात्त्र किये हैं। परन्तु हस्तात्त्र करने की कृषा न करनेवाले व्यक्तियों की संस्था भी इसमें कहीं श्रिविक होगी। विशिष्ट दर्शकों में निम्नलिखित महानुभावों के नाम विशेष उल्लेखनीय हैं:—

श्रीमान् प्रो० विश्वनाथजी एम० ए० पटना-कालेज पटना, श्रीमान् पं० रामसुचरित्र राजज्योतिषी हुमराँच, श्रीमान् पं० फ्लचंद्रजी सिद्धांत-शास्त्री बनारस, श्रीमान् पं० राजकुमार-जी साहित्याचार्य बनारस, श्रीमान् पं० जगन्मोहनलालजी शास्त्री कटनी. श्रीमान् पं० रजनी-कान्तजी शास्त्री, साहित्य मूपण्, बी० ए०, बी० टी० वक्सर, श्रीमान् धर्मियजी शास्त्री एम० ए०, राष्ट्रवाणी पटना, श्रीमान् प्रो० नन्ददुलारे वाजपेयी हिन्दू वि० काशी, श्रीमान् मूलचंद किसनदासजी कापिइया स्रत, श्रीमान् परमजी वेदालंकार, भिसिपल गुरुकुल वेद्यनाथधाम, श्रीमान् प्रो० रामज्यासजी ज्योतिपाचार्य हिन्दू विश्वविद्यालय बनारस, श्रीमान् पं० रामनाथ पाठक परण्यीर साहित्याचार्य, संस्कृत कालेज हुमराँव एवं श्रीमान् डी० एन० वर्मा एडवोकेट हाईकोर्ट पटना । इन विद्वानों ने अपनी वहुमूल्य शुभ सम्मतियों के द्वारा पूर्ववत् भवन की सुन्यवस्था एवं सम्रह आदि की मुक्त करठ से प्रशंसा की है ।

पाठकः—भवन के सामान्य पाठक वे हैं जो भवन में ही बैठकर अभीष्ट अन्थों का अवलोकन करते है। क्योंकि सर्वसाधारण जनता को ग्रंथ घर ले जाने के लिये नहीं मिलते। इसीलिये प्रायः स्थानीय पाठकों को नियमानुसार भवन में ही आकर अध्ययन करना पडता है। इनके लिये हर तरह से सुविधाएँ भी दी जानी है। इनके अतिरिक्त अपवाद रूप में विशेष नियम से जिन-जिन खास व्यक्तियों को घर ले जाने के लिये ग्रंथ दिये गये है उन ग्रंथों की संख्या ४०७ है। इन ग्रंथों से स्थानीय पाठकों के अतिरिक्त श्रीमान् पं० महेन्द्रकुमारजी न्यायाचार्य भारतीय ज्ञानपीठ बनारस, श्रीमान् पं० कैलाशचन्द्र-जो सिद्धांत-शास्त्री, प्रधानाध्यापक स्याद्वाद विद्यालय काशी, श्रीमान् पं० फूलचन्द्रजी सिद्धांत-शास्त्री जयधवला कार्योलय बनारस, श्रीमान् वा० उमाकान्त प्रेमचन्द्र शाह बड़ोदा, श्रीमान् पं० परमानन्द्रजी शास्त्री सरसावा, श्रीमान् पं० दरवारीलालजी न्यायाचार्य वीर-सेवा-मन्दिर सरसावा, श्रीमान् वा० पत्रालालजी अप्रयाल देहली, श्रीमान् वा० कामतानसाद्रजी

श्र नीगज, श्रीमान् प० मीजीलालजी शास्त्री नागीर, श्रीमान् प० रामयमान्ती रास्त्री श्रायन ऐलक पत्नालाल सरस्वती भगन चम्बई, श्रीमान् प० के० भुजवलीजी शास्त्री, विद्याभूषण् मृडिन्द्री, श्रीमान् मे० शेषस्यगार एम० ए० मद्राम यूनीवर्सिटी मद्राम, श्रीमान् सेठ हैश्तरदान पात्रसाचील श्रदमदाबाद, श्रीमान् हिलाल जीवराज माई राजकेट सदर, श्रीमान् प० जागर्दन मिश्र वेदालार्य, सम्झत कालेज डुनशाँव एव श्रीमान् प० रामनाथ पाठक व्याकरण्य माहित्य श्रीदेशचार्य, डुनशाँव श्राम्त वाहर के विद्वानों ने लाभ उठाया है। भारतीय जाग्नीठ चनारस एव स्थानीय जैन कालेज ने तो भवन के समह में सर्वाधिक लाभ उठाया है।

समड पूर्वेनत् इम वर्ष भी गुद्धित सम्झन, माझत हिन्दी, मगठी, गुनगती, कन्नड एव नगना खादि निभिन्न भारतीय भाषाओं के चुने हुए १६६ और अभेजी के १७ इस मकार कुन १८२ मध समरीत हुए है। अन्यान्य भाषाओं की पत्र पत्रिकाओं की फाइनों की सहया भी लगमग इतनी ही है।

भवन नो इस वर्ष प्राथ पदान करने वालों में भी समाज श्रारा, श्रीमान् प० नागराज-जी शाखी हुम्मुच, श्रीमान् पो० जगताथगय शर्मा एम० ए० पटना कानेन पटना, श्रीमान् इरॅ० देवराजजी एम० ए०,डी० फिन् जैन कालेज स्नाग, श्रीमान् वा० बच्चूलालजी श्रारा, श्रीमान् प० रजनीकान्तजी शाखी, बी० ए०, बी० टी० बनसर एन स्नाकिस्रोलाजिस्ल मैस्स स्नादि के नाम विशेष उदलेख योग्य हैं।

इस वर्ष शास प्रतिलिषि का राय एक प्रकार से स्थितित्सा रहा। इसके दो कारण है, पहला कारण तो कागन का अभाव और दूसरा सरक्रतन लेखकों की अप्राप्ति। अस्मस्कृतज्ञ लेखकों से शासो की प्रतिलिषि कराने से विशेष लाग नहीं होता है। विरिक्त प्राध्यों में अशुद्धियों की माता और बढ़ जाती है। फिर मी प० के० शुजरलीजी शासी की अस्पत्तता में मूडिबिद्दी से कर्मकृति आराधनासार और चतुत्रिशति सीर्धक्ररायना थे तीन अथ लिखा कर समाये गये। श्री नागराननी शासी ने एक कतर मापा में पूजा और स्तीरों का समूह स्वलिखित भवन की प्रदाप्त किया।

प्रकाशन भवन के इस विभाग में 'जैन सिद्धा'त भाक्कर सथा जैन एन्टीक्वेरी का प्रमाशन पूर्वन्त् चालू रहा। प्रमालता की बात है कि 'भाक्कर', उच्छोचर लोक थिय होता जा रहा है च्योर बडे-बडे जैनेतर निद्वान् भी बसे बडे च्यादर की हिंद से देखते है। श्रीमान् प० रजनीकांत शाली बी० ए०, जी० टी० के राज्यों में भाक्कर भवन की ही सम्पित नहीं बिरुक्त समन्त बिहार भारत की एक ऐनिहासिक निधि है। अबन की गतिशीलता का प्रकाप जान्त प्रमाण इस सम्या का मुख पत्र है। इस प्रकार च्यापने 'भास्कर' की भूरि मूरि प्रशास की। इस वर्ष कागन नियन्त्रण की खपुरिया के कारण खन्य प्रकाशन का क्षां वर्ते हो। हो सका।

परिवर्तन इस वर्ष भवन के प्रकाशन से लगभग ६०६५ प्रथ परिवर्तन में लिये गये। श्रीमान् प० सुम्बनालजी के मुक्ताव मे सुनि पुग्यविजय की द्वारा मम्पाटिन समस्त बहुमूल्य ग्रंथ भवन को 'भान्कर' की फाइलों के परिवर्तन में मिले । निम्नलिखित बहुमूल्य पत्र-पत्रिकाएँ भी 'भान्कर' के परिवर्तन में भवन को प्राप्त होती रहीं :—

(1) The Indian Culture, (2) Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute, (3) The Journal of the university of Bombay (4) The Karnatak Historical Review, (5) The Adyar Library Bulletin. (6) The Journal of Annamalai University, (7) The Poona Orientalist, (8) The Journal of the United Provinces Historical Society, (9) The Quarterly of Mythic Society, (10) The Punjab Oriental research, a Quarterly Journal, (11) The Journal of the royal Asiatic Society of Bengal, (12) The Journal of the royal Asiatic Society of Bombay, (13) The Fergusson College Magazine, (14) The Journal of the Bihar and Orissa Research Society, (15) The Journal of the Benares Hindu University (16) The Andhra University College Magazine and Chronicle, (17) The Journal of the Sri Venkatesvara Oriental Instute, (18) The Journal of the Sind Historical Society, (19) The Journal of Tanjore Sarasvati Mahal Library, (20) The Bombay Theosophical Bulletin. (21) The Jain Gazette, (22) The Indian Literary Review, (23) The Journal of the Ganganath Jha Research Institute Allahabad.

. हिन्दी: (२४) नागरी प्रचारिणी पत्रिका. (२५) विश्वभारती—शान्तिनिकेतन (२६) विश्वभारती—लखनऊ, (२७)भारतीय विद्या, (२०)साहित्य सन्देश, (२१) ऋनेकांत, (३०) सम्मेलन-पत्रिका, (३१) किशोर, (३२) वैद्य, (३३) धर्मदून, (३४) जैन महिलादर्श, (३५) दिगम्बर जैन, (३६) जैन बोधक, (३७) खरडेलवाल जैन हितेच्छु—जयपुर, (३०) खरडेलवाल जैन हितेच्छु—इन्दौर, (३१) वीर, (४०) भारतीय समाचार; (४१) श्राजकल, (४२) जैन मित्र, (४३) जैन सन्देश, (४४) जैन गजट।

गुजराती : (४५) जैन सत्यप्रकाश ।

संन्कृत : (४६) मैस्र महाराज संस्कृत पाठशाला पत्रिका, (४७) स्योदय,

(४=) संस्कृतम् ।

श्रभारी है।

कन्नड़ : (४२) जय कर्गाटक (५०) शरण साहित्य, (५१) विवेकाभ्युद्य । तेलग : (५२) त्रान्ध-साहित्य-परिपत्पत्रिका ।

इनके श्रतिरिक्त भवन में The Indian Historical guarterly, विशालभारत, सरस्वती, हिन्दी श्रनुशीलन पत्रिका, साप्ताहिक संसार, दैनिक संसार, Patna times श्रायांवर्त पूरे मूल्य देकर तथा जीवन साहित्य श्रर्थ मूल्य देकर मगाये गये है। दैनिक राष्ट्रवाणी श्रीर नवशक्ति श्रीमान् वा० रघुनन्दनप्रसादजी मिश्रटोला श्रारा की श्रीर से तथा Searchlight देवाश्रम श्रारा से श्रीर दीदी एवं साप्ताहिक योगी संचालिका जैन-वालाविश्राम श्रारा से भवन को मिलते रहे है। एतद्र्थ उपर्युक्त महानुमावों का भवन

समालोचनार्थं प्राप्त मथ इस वर्ष जैन सिद्धात्त भारकर में समालोचनार्थं विभिन्न भाषात्रों के निञ्चलित्विन अथ उपलप्य हुए हैं—

(१) स्वर्गाय हेमचद्र, (२) बैद्धि च्रापिवार, (३) श्रानित्यमावना, (१) श्रीरामचरित्यम्, (५) सत्याचुम्मरत्य् मगलपाठ, (६) दिगम्बर जैन सिद्धान्त दर्पण्, (७) मगबान् महावीर का श्राचेलक धर्म, (०) वैराप्यवधर्म, श्रीर श्रामिक, (१) श्रीहंसाधर्म श्रीर धार्मिक निर्ण्यता, (१०) नवीन मूल रागायत्म, (११) जैन बोधकाचा इतिहास, (१२) वाचक उमान्वाति का मगान्य तस्वार्थमूत्र श्रीर उनका सम्प्रण्य, (१३) चौत्रीम तीर्थकरीं की झातक्य बातों का नक्या, (१७) मनशी पार्च्यनाथ, (१५) कुण्डलपुर महावीर पूनन, (१६) कुण्डलपुर महावीर परिचय, (१७) श्राचार्य प्रभावन्द्र का तस्वार्थमूत्र श्रीर ।

पत्र व्यवहार भरा तथा भाष्कर से मध्यन्य रखने वाले सैकडों पत्रों के ऋतिरिक्त इतिहास, साहित्य, ज्योतिष, धार्मिक ऋाति गम्भीर विषयों से सम्बन्ध रखने वाले सैकड़ो पत्रों का समुचित उत्तर भरन से दिया गया है, जिन से बाहर के पत्र भेषक माध्य विद्वानों को पर्याप्त सन्तोष हुआ है।

सादिदियक तथा धार्मिक मभाण — इस वर्ष भवन में श्रारा साहित्य-गण्डल, जिला-माहित्य मम्मेलन के साधारण श्रापिवेशनों के श्राविदिक्त साहित्य मण्डल का वार्षिक श्रापिवेशन, कि सम्मेलन श्राटि विगेष साहित्यिक समाश्रो के साथ मणवीर अयन्ती श्रादि धार्मिक सभाएँ भी श्रापिक समारोह के साथ मनाई गई हैं। महीने में एकाथ साहित्यिक सभा प्राय मजन में होती ही रहती हैं। इस प्रकार,भवन श्रपने इस वर्ष में माहित्यिक सम्याओं के प्रकाशनार्टि कार्य में निरन्तर महयोग प्रशान करता रहा।

> मन्नी जैन-मिद्धान्त भवन, स्रारा ।



### THE JAINA ANTIQUARY

VOL. XI

JULY, 1945

No I

#### Edited by

Prof Hiralal Jain M A., LLB D Phil Prof A N Upadhye M A, D Litt Babu Kamata Prasad Jam, M R A S D L Pt K Bhujabali Shastri Vidyabhushana Pt Nemi Chandra Jain Shastri, Sahityaratna

Published at THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY. 1 JAINA SIDDHANTA BHAVANA 1 ARRAH BIHAR, INDIA

## CONTENTS:

| 1. | Identification of Tavanidhi—By S. Srikantha Sistri, M.A.                                                         | 1          | ĺ |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---|
| 2. | A Critical examination of Svetambara and Digambara Ch<br>nological Traditions—By H.C. Seth, M.A., Ph. D. (Lond.) | 10-<br>4   | ŀ |
| 3  | Pre-historic Jaina Paintings-By Jyoti Prasad Jain M.A., LL<br>Lucknow                                            | B<br>11    | l |
| 4. | The Apostles of Bloodless Altar-By Principal A Chakrava MA, I ES (Retd)                                          | arti<br>14 | 1 |
| 5. | Strophes of Hemchandra-By Prof. Sibendranath Ghos                                                                |            |   |
|    | Bogra College, Bogra (Bengal)                                                                                    | 20         |   |



" श्रीमत्तरमगन्भिरिस्याद्वादामोघलाञ्चनम् । जीयात् त्रैलोरयनायस्य शासन जिनशासनम् ॥" ( श्वन स्वरेर ]

Vol XI

### ARRAH (INDIA)

July, 1945,

#### IDENTIFICATION OF TAVANIDHI

By

S Srtkantha Sästri M A

Dr A N Upadhye has suggested that Tayandi, near Nipani in the Belgaum District is the famous Jaina holy place mentioned by Navasena in his Dharmamrta (1112 AD) It is admitted that the image of Pärsvanātha in the lower pitha once belonged to a different place, somewhere near Hukeri and was installed at Tavandi in 1880 AD This image belonged to a basadi constructed by Rūvāri linnoja on the orders of Lacceva Dovi, the grandmother of Senarasa who was a disciple of Viranandi Siddhanta Cakravarti Deva of the Müla Sampha Düsiya gana and Pustaka gaccha Dr A N Upadhye is of the opinion that this Virginanding is the same as the author of Ācāra Sara (1154 A D ) This inscription therefore does not help us to determine the identity of Tayandi. The other image of Parsva on the upper ofthe probably belonged to some based; of the Dravida Sampha We do not know any other inscription of the place mention ing it as a centre of Dravida Samzha, nor does any inscription of that place mention its old name

<sup>1</sup> Jama Antiquary X p 51

<sup>2</sup> Another Viranandin of Möla Sampha Desigana Pattage vali is men tioned in the inscription at Nanda Behur (SII IX, pt. 1 no 115) His disciple A topayasi was in charge of the basadi constructed in 1054 AD (Saturday December 24)

# A CRITICAL EXAMINATION OF SVETĀMBARA AND DIGAMBARA CHRONOLOGICAL TRADITIONS

By
Prof—H. C, Seth, M.A Ph, D. (London)
(Coanlinued from Vol X, page 48)

Then comes Vikramūditya Vikramāditya according to the Jain traditions was the son of Gardabhila¹. Vikramāditya and his dynasty can therefore be treated as the Gardabhilas. Merutunga's Vicārṣrenī gives 135 years to Vikramāditya and his dynasty or 152 years to the whole Gardabhila dynasty including the inter-regnum of 4 years for the Śakas. After the Gardabhila dynasty comes the Śaka king. This happened 605 years after Mahāvīra Nirvāṇa. Titthagolīpainnya ofter Nahvāṇa's 40 years assigns 100 years to the Gardabhas, by which apparently Gardabhilas are meant. No mention is made here separately of Gardabhila, the Śakas or Vikramāditya. According to this tradition one hundred years assigned to the Gardabhas, perhaps, cover the thirteen years of Gardabhila, four of the Śakas, and after it the reign of Vikramāditya and his dynasty. This tradition also places after the Gardabhilas, the Śaka king, 605 years after Mahāvīra Nirvāṇa.

The Digambara Jain traditions, on the other hand, after the sixty years of Vasumitra and Agnimitra assign one hundred years to the Gardabhilas, whom Tiloyapannati calls as Gardhavas and Harivam's Purān as Rāsabhas. 'Rāsabha' seems only a translation of 'Gardhava' both meaning 'ass'. It is a common practice in Indian traditions to etymologically explain personal and tribal names. We may recall the story given in the Kālakācārya Kathā of the king Gardabhila being called by this name as he mastered the magic known as 'Gadabhi', 'she ass'<sup>2</sup>. Elsewhere we have suggested that Cardabhila may be identical with Kharavela of the HāthIgumphā inscription fame. We have tried to show there that like Gardabhila Khāravela also belonged to the first century B.C. Khāravela's conquests of Western and Central India are attested by his inscription. Gardabhila may be a translated from of the name Khāravela, "Khar' also like 'Gardabha' meaning ass. The same process of translation can

Merutunga's Vicarsrent.

<sup>2</sup> Brown: The Story of Kalaka.

be traced in Jinasena calling Gardabhilas and his dynasty as 'Rāsabha kings. Our surmise is that the dynasty founded by Khāravela is the same as the Gardabhilas of the Jain and the Paurānic tradītions. If this surmise is correct then the 13 years of reign and conquest of Khāravela mentioned in the Hāthīgumphā inscription will correspond to the reign of 13 years assigned to Gardabhila in the Jain traditions in which case the victorious career of Khāravela or Gardabhila came to an end after his defeat by the Sakas. It has also been surmised that Vakradeva of Khāravela s dynasty be the famous Vikramāditya, who drove the Sakas out or Ujiaun'

After the Gardhavas or Rasabhas (Gardabhilas) these Digambara Jain traditions place Nahavāna whom they call as Narvahāna, and these traditions also like the Svetambara ones assign him 40 years After Nahavana comes Bhathatthanas then the Guptas and after the Guptas came Kalkı These traditions count 1000 years between the death of Mahāvīra and that of Kalkı It is interesting to note that these Digambara chronological traditions unlike the Svetämbara ones do not refer to Vikramāditya. They are preoccupied chiefly in establishing a chronology to show a difference of 1000 years between Mahavira Nirvana and Kalki The Svetambara chronological traditions on the other hand are chiefly concerned with the Saka King who is placed 605 years after Mahavira Nirvana They are not concerned with Kalki and do not carry the chronological list beyond the Saka King But the most important difference between the Digambara and the Svetambara Jain chronological traditions is that in the former Nahavana is placed after and in the latter before the Gardabhilas 4 ?re

Nahayana is undoubtedly, as is generally believed by modern I historians, the same as Nahapana, the Mahashatras of Kshanarata family, who is mentioned in several inscriptions and a large number of whose coins is also discovered. The Nasik inscription of the queen Gotami Balaśri, mother of Gautmitutura Satakarni informs us that her son Gautmiputra Satakarni rooted out the Khakharata (Kshaharata) family and restored the glory of the Satavahanas<sup>3</sup> As pointed out by Jayawal<sup>5</sup> according to the Jain traditions preserved

<sup>1</sup> Nagpur University Journal, No 8

<sup>2</sup> Luder's Brahmi Inscription No 1123

<sup>3</sup> IBORS Vol 16 (1830) P 248 ff

aasign 40 years of reign to Nahavāṇa or Nahapāṇa, whose reign therefore lasted upto 605 years (430 between Mahāvīra Nirvāṇa and Vikrama + 135 of Vikrama's dynasty + 40 of Nahavāṇa) after Mahāvīra Nirvāṇa. It thus seems that the Jain counting of 605 years between Mahāvīra Nirvāṇa and the Saka King, perhaps, refers to the period between the death of Mahāvīra and that of Nahavāṇa. Starting with the commencement of the reign of Nahavāṇa or Nahapana in 78 AD. the end of his forty years reign well fall in 118 AD. which will then be the date of the defeat of Nahavāṇa or Nahapāṇā by Gautamīputra Sātakarṇī¹.

The Svetāmbara chronological traditions given above stop with the Saka King, who, as shown above, is identical with Nahavana. But the Digambara traditions carry the chronology after Nahavana and assign 242 years to Bhathatthanas (Sālāuāhanas?) After Bhathatthanas these traditions assign 231 years to the Guptas, and after the Guptas 42 years to Kalki, and thus count 1000 years between Mahāvira and Kalki. The difficulty with the Digambara chronological list is that it neither refers to Vikramāditya nor to the Saka King, whose eras provide the important land-marks in the Indian chronological reckonings and help us in their conversion into now commonly used Christian era. Kalki too is an unknown entity. The Digambara chronological list places a difference of 485 years between the death of Mahavira and that of Nahavana and 515 years between the death of the latter and Kalki. This cannot be treated as correct since the Digambara chronological list has made a serious mistake in assigning 40 years to the Mauryas against a probable reign-period for this dynasty of 160 years. If we add these 120 years to 485 years · already given in this list between Mahāvira Nirvāna and Nahavāņa we get the total of 605 years, which, as discussed above, is the

If the dating in the inscriptions of Nahāpaṇa are from the beginning of his reign which is placed according to the calculations given above in 78 A.D. then these inscriptions will suggest a reign of about 46 years to Nahapāṇa If we take 46 years as the reign-period of Nahapāṇa his defeat at the hands of Gautamiputra sātakarṇī will fall in (78 + 46) 124 BC or it may be that these inscriptions may be dated in an era commencing with Bhūmak, the predecessor of Nahapāṇa, and perhaps the founder of Kshaharāta rule in Western and Central India. And the popularly used saka era commenced with the beginning of the reign of Nahapāṇa under whom alone the Kshaharātas rose to great supremacy in Central India. In this case the persistent Jain tradition of 40 years of reign of Nahavāna or Na na may be correct.

correct difference from Mahavira Nirvana to the end of Nahavana's reign We may recall that the Digambara works like the Svetambara ones also distinctly record the tradition that the Saka King came 605 years and five months after Mahavira Nirvana and as suggested in the Digambara work Trilokasara of Nemicandra, the difference between the Saka King and Kalki is that of 394 years 7 months1 There seems to be little doubt that the two traditions refer to one and the same Saka King and he as discussed above, appears to be no other than Nahayana or Nahapana? Thus according to the chronology as we have reconstructed from the Jain sources Nahapina s reign commenced in 78 A D and ended in 118 A D and about 394 years after this, ie in 512 AD ended the reign of Kalki This may perhaps refer to the end of the reign of the Hun King Toramana, who also displaced the Guptas in central India, and who as suggested by Jaysawal also died about 512 AD 3 Toramana like his son Mihirakula may have been a great oppressor and the Jain records may have preserved the tradition of his cruel rule in the account they give of Kalki

If it be true that Kalki of the Jain traditions stands for Toramāna it may not be difficult to account for the period of about 394 years assigned by the Jain traditions between the end of Nahavāna s reign and that of Kalki. After Nahavāna the Digambara Jain traditions assign 242 years to Bhatatthanas. One is tempted to identify them with Satavāhanas who as we know, overthrew Nahavāna or Nahapāna. But the supremacy of the Satavāhanas did not last long in Central India as almost on their heels we have the rise in this area of the Sakae of the family of Chashtana 242 may be taken to cover the reign in this region both of the Satvāhanas and after that of the line of Chashtana and Rudradāman. This seems likely as both these dynasties were contemporary. It is interesting to note that Albaruni puts the beginning of the Gupta era in 242nd year of the Saka era. It is now generally assumed that the Gupta era began

Nemicandra Trilokasara Manikcandra Digambara Jain Mala

पण्डस्सयवस्य प्रणमास अह गमिय बीर णिग्बुहदो । सगराको तो कको चत्र्यावतियमहिसगमास ॥=१॥

<sup>2</sup> It is interesting to note that all the Jain traditions speak of a fakr King who is placed 605 years after Mahswira Nirvepa and not of any faka dynasty We know that the Kahaharsta family came into prominence in Central and Western India with Nahapapa and it also ended with him

<sup>3</sup> An Imperial History of India P 61

with the rise of the Guptas and after their extermination as suggested by Alberuni. It, as argued above, the Saka era commences with the reign of Nahavāna or Nahapāna in 78 A.D. the rise of the Guptas will take place 242 years after it, i.e. in 320 A.D. This gives us an interval of (242—40) 202 years between the end of reign of Nahapāna and the beginning of the Guptas. It seems in recording 242 years as the interval between Nahavāna and the Guptas the Digambara, traditions have counted from the beginning of the reign of Nahavāna or Nahapāna and not from its end. The mistake may have occurred because Nahavāna or Nahapāna and the dynasty here called as Bhathatthanas were perhaps contemporaneous and the total for this dynasty would therefore cover also the reign of Nahavāna

According to the modern historical studies the Guptas whose rise commenced about 320 AD, towards the close of the fifth century were displaced in Central India by the Hun King Toramana If Toramana's death is placed about 512 AD, it will give us a period of (512-320) 192 years from the rise of the Guptas to the end of Toramana's reign. The total period from the end of Nahavana or Nahapāṇa's reign to the end of Toramāna's reign will then be (202+192) 394, which is the same as the difference between the reign of the former and that of Kalkı, as suggested by the Jain traditions. It thus seems that the traditions of a difference of 605 years and 5 months assigned in the Digambara Jain traditions between Mahāvira Nırvāna and the Saka King as well as of 394 years and 7 months between the latter and Kalki or of a difference of 1000 years between Mahāvira Nirvāna and the end of the reign of Kalki or Toramāņa are historically correct. Kalki may be a tribal name, umineseent of the Kailkilas of the Purānas1.

As regards 231 years of the Guptas given in the Digambara traditions, these may refer to their dynastic total, from their rise to the rise of the Maukharis, who snatched the supremacy of North India from the Guptas about 554 AD, when according to the Harāhā inscription the great Maukhari King Iśānavarman was on the throne<sup>2</sup>. 554 A.D. falls 234 years (554—320) after the rise of the Guptas. Assuming that Iśānavarman came to the throne a few years earlier, 231 years assigned to the Guptas in the Digambara traditions would also appear to be correct.

<sup>1</sup> It may be noted that Abulghazi gives Kalaches and Kanklis as names of the two of the five primitive Turkish tribes (Historians History Vol XXIV P 259.)

<sup>2</sup> C F. Raychaudhari "Political History of Ancient India. P 531

## Pre-historic Jaina Paintings.

By Jyoti Prasad Jain M. A.L. B. Lucknow (Continued from Vol. XI, Page 56)

As a matter of fact the all pervading conception of three into one in the various branches of Jaina religious system, viz cosmology, dogma metaphysics philosophy ethics logic and so on is so overwhelming that it requires to be dealt with seperately. And the Trident alone is the best and most illustrative symbol which can timely represent the idea of any three elements or aspects all distinct and independent of one another yet essentially requiring a blending into one, in order to serve their purpose.

Thus it is quite evident that the Trident as a sacred religious symbol essentially and originally belonged to Jainism and in the centuries before the Christian era was exclussively their (of the Jains) own object of worship

The modern historians unanimously date the prevalence of Jainism from the 9th century BC and believe the last two Tirthan karas lord Parswa & lord Mahavira as historical personages, but they are not quite certain whether all the earlier twenty two Tirthankaras, or some of them, were historical personages, or mere mythical figures. Some of them at least, like Rishabha, the first and Arisht nemi, the 22nd are believed by many scholars to be historical personages, on the enternal evidence found in the vedic and Hindu Pouranic literature, substantiated by archeaological discoveries. While many antiquarians on archeaological epigraphical, eternological, philosophical and such other grounds, are inclined to date back, the prevalence of Jainism in India from before the advent of Vedic Aryans.

In fact the earliest religious monuments stupas, idols, symbolic representations (including the Trident), cave dwellings of ascetics, epigraphical and even numismatical records, found all over the country undoubtedly belong to the Jainas alone, amongst all existing religious systems

Now the painting in question was found on the walls of a cave used by hermits. As against the vedic religion, and even early Budhism, ascetism is peculiarity with Jainism. It is a time honoured

### THE APOSTLES OF BLOODLESS ALTAR.

Bu

Principal, A. Chakravarti, M.A., I.E S. (Retd)

In the book "Buddha and Buddhism" by Arthur Lillie in the World's Epoch-makers series, there is a chapter on the "Apostles of Bloodless Altar", in which he collects a number of interesting facts to show how the doctrine of Ahimsa was spread beyond India towards Western Asia Lillie starts with the assumption that Buddhism was responsible for introducing the following doctrines as part of its religious cult.

- 1. Enforced vegetarianism for the whole nation.
- 2. Enforced national abstinence from wine.
- 3 Abolition of slavery.
- 4 The introduction of the principle of forgiveness of injuries in opposition to the national lex talionis
- 5. Uncompromising, antagonism to all national religious rites that were opposed to the gnosis of spiritual development of the individual.
- 6. Beggary, continence, and asceticism for the religious teachers.

These are the six originalities of the Buddhist movement as viewed from the outside.

With this assumption he proceeds to show that Christianity was very much influenced by Buddhism and its doctrine of Ahimsa In order to establish his thesis, he points out some important historical incidents which are worth noticing.

"There are two Zoroasters, one lived 6000 years B.C. and the other 500 years B.C. The former proclaimed that it was necessary to propitiate God by sacrificing hundreds of horses, thousands of cows, and ten thousands of small cattle at his altar. But the second Zoroaster proclaimed a bloodless altar. He sought to tear the network of the first Zoroaster to shreds. What is the meaning of this? asks Mr Lillie, and answers, simply that the Buddhist wanderers had by this time invaded Persia, and had fastened their doctrines upon the chief local prophet. A study of the religion of the second Zoroaster, the religion of Mithras, will help us to understand some

of the secrets of Buddhist propagandism. About 450 years B C Buddhist missionaries were found in Western Persia. After describing the habits of the Mithras. Lillies comes to the conclusion that it is plain that the worshippers of Mithras had the simple rites of Buddhists and Christians, baptism and the bloodless altar.

Similarly are the characteristics of religious practices with the Pythagorians Pythagoras left no written statement of his doctrines He interested himself in science on the one hand and religion on the other hand Hence he was responsible for founding a scientific school as well as a religious organisation. We are not interested here in his scientific school His researches in geometry, his theory of numbers and the application of the latter to the interpretation of cosmic events are all facts known to the students of history of science and mathematics. We should rather turn our attention to the reli gious aspect of Pythagoras Though there is no record left by him or his religious disciples still we are fortunate enough in getting enough information from the 4th century comic poets whose favourite pastime was to ridicule Pythagoras and their religious practices "We still have a considerable number of fragments in which they are mide fun of for their squalid and penurious ways It is perfectly plain that they did as a matter of fact abstain not only from meat but from fish, and that they wore a peculiar costume and went barefooted. They looked forward for a privileged position in the next world, and regarded their present life as a sojourn in a strange land. For the rest, they are said to have been lousy and dirty which is the impression that ascetics are apt to make on men of the world. They eat vegetables and wash them down with water

This contemptuous reference to the Pythagoras is in a part with the contemptuous references made by the singers of Theoria hymns in Tamil about the Jainas in South India who were ridiculed as plant enting Samanas. Further we learn that these Pythagoras believed in the reality of the soul as distinct from the Body. They also believed in the doctrine of transmigration which is the fundamental doctrine of the Indian systems of thought.

Lillies quotes from Philo to prove that Essenism the mystical school of Israel, was a mixture of Judaism with the old Oriental theosophy. In this letter Philo speaks of a sect of Oriental ascenes found in Alexandra. According to these ascetics the roul of man

is divine, and his highest wisdom is to become as much as possible a stranger to the body with its embarrassing appetites. Contemplation of the divine essence is the noblest exercise of man; it is the only means of attaining to the highest truth and virtue and therein to behold God is the consummation of our happiness here." The most important part of Lillie's extracts from Philo's letter is the following.

"In India, too, there is the sect of Gymnosophists, who in addition to speculative philosophy, diligently cultivate the ethical also, and have made their life an absolute ensample of virtue"

"Palestine, and Syria are not without their harvest of virtuous excellence. There are among them some who derive their name, Essenes from a Greek term which means holiness have shown themselves preeminent by devotion to the service of God, not in the sacrifice of living animals, but rather in the determination to make their own minds fit for a holy offering." Lillie adds, "plainly here the Essenes are pronounced of the same faith as the Gymnosophists of India, who abstain from the bloody sacrifice, that is, the Buddhists."

Further, he quotes from Burnouf who asserts "that the Indian origin of Christianity is no longer contested. For a long time folks had been struck with the resemblances, or rather the identical elements contained in Christianity and Buddhism. Writers of the firmest faith and most sincere piety have admitted them. The problem remained unsolved until recently when the pathway that Buddhism followed was traced step by step from India to Jerusalem."

These extracts quoted by Lillie show that Christianity was very much influenced by the doctrine of Ahimsa which was propounded in India. In Lillie, it is rather unfortunate that he is not able to differentiate between Buddhism and the philosophy of the Gymnosophists. The term "Gymnosophist" means "naked philosopher". The term is used by the Greek writers to denote nirgranthas, the Jaina ascetics of India. When Gautama Sakhya Muni began his teachings there were these nirgranthas who were the followers of Mahavira, an early contemporary of Buddha. The same doctrine of Ahimsa was proclaimed by Lord Parswa, who preached this doctrine 250 years before Mahavira, i.e., about 850 B.C. Parswa, who is recognised to be a historical person by the Oriental scholars did not originate the doctrine of Ahimsa as nirgrantha faith. Tradition takes us back to Lord Rishabha who is said to have preached the

doctrine of Ahimsa several centuries before the advent of the Vedic Arvans in the Indus Valley This Rishabha cult had been prevalent throughout India about the time of Arvan invasion, and the people of the land who were followers of this Rishabha cult resisted the Aryan invasion, not merely because of political reasons, but Lecause of cultural reasons. The vedic arvans had a religion which was violently in conflict with the prevalent Rishabha cult. The Vedic Aryans had as their central religious doctrine Yaga, which involved animal sacrifice. They also were in the habit of eating flesh and drinking intoxicating Soma Since Rishabha cult based upon Ahimsa did not recognise any of these practices -religious and social—the followers of Rishabha cult naturally opposed the invading Arvans vehemently The people of the land who thus resisted the Arvan invaders, had a very high order of culture and civilisation and they lived in big fortified cities or Puras The description given of the people of the land by the Vedic Aryans though not very complimentary, gives us interesting news about the original inhabitants of the land They were opposed to Yagna they were opposed to the Indra Cult They spoke a different language and they worshipped a nude figure of God and so on This Rishabha cult. originated long before the advent of Vedic Arvans is associated with the people of the Gangetic Valley and especially the Ikshvakus in which clan Lord Rishabha was born The Pioneers of the Bloodless Altar must be traced to these Ikshvakus, whose famous hero was Lord Rishabha who was the first to preach to the world the doctrine of Ahimsa Gautama Sakhya Muni before he founded his own faith, what he calls the middle path, had evidently been a member of this nirgrantha order

In Majima Nikaya Gautama Buddha relates his early experiences to his friend and disciple Sariputta

"Thus far Sariputia, did I go in my penance. I went without cloths, I licked my food from my hands. I was no complier with invitations of 'come in, your reverence! Stay, your reverence? I took no food that was brought or meant specially for me. I accepted no invitations to a meal. I took no alms from pot or dish. I took no food from within a threshold, or through windowbars, or within the pounding place nor from two people eating together, nor from a pregnant woman, nor from a woman sackling a child nor from one in intercourse nor from food collected here and there nor food

where a dog stood by, nor from places where flies were smarming, nor fish, nor flesh, nor drink fermented, nor drink distilled, nor yet sour gruel did I drink"

This passage where Gautama narrates his early experiences clearly shows that he was a member of the nirgrantha order for some time in the beginning of his career.

We have to emphasise one important difference between Jainism and Buddhism Both preached the doctrine of Ahimsa, both claimed to be the apostiles of the bloodless altar as opposed to the vedic religion of the Aryans which involved shedding of blood in the name of religion and God. In spite of this fundamental identity, there is thus a difference between the two.

Nirgrantha insisted on abstaining from flesh and intoxicating drink as a necessary corollary of the doctrine of Ahimsa. whereas Buddhism never cared to enjoin that abstinence. Throughout the history of Buddhism, Buddhist Bikshus were meat.eaters, and they maintained that even the founder, Buddha, was not a strict vegetarian. This fundamental difference between the two schools of thought is not noticed by the oriental scholars, and especially by Arthur Lillie, who maintains that Buddha was responsible for enforced vegetarianism and enforced abstinence from wine. This view of Lillie is not corroborated by the history of Buddhism and the practices of the Buddhists monks. His identification of the Gymnosophists with the buddhists is also due to ignorance of the historical facts. The Gymnosophists or the nirgranthas not only preached the doctrine of Ahimsa, but also insisted on giving up flesh and wine. If the Pythogoras, the latter Zoroasters, and the Essenes, who are hailed as the apostles of bloodless altar, were also preaching strict vegetarianism, abstaining from eating flesh and drinking wine, they must have had the inspiration from the Gymnosophists of India, the nirgranthas who were entirely different from the Buddhist Bikshus These apostles of bloodless altar are said to have flourished in about 500 B C, and Pythagoras, though said to be an Ayonian thinker, had his religious activities in Greece and Italy. It is rather difficult to assume that it was Buddhism that carried the doctrine of Ahimsa through Persia to Ayonia, Alexandria, Greece, and Italy. We know clearly that the school of nirgrantha had been in existence in 850 B.C. Abstinence from flesh and drink which was emphasised by these apostles of bloodless altar could not be

reasonably traced to Buddhism because the followers of Buddha were not insisting on vegetarianism. This difference in the doctrine, and the existence of these religious orders as early as 500 BC must naturally be traced to an earlier religious order which practised strict vegetarianism and which was in existence a couple of centuries prior to the date of Pythagoras, and Zoroasters, to allow sufficient period for these ideals to reach the Western shores of Asia, Alexandria, Greece and Italy There it will be more accurate to suggest that these apostles of bloodless altar had their inspiration from the order of the Gymnosophists which had been in existence from the 8th Century BC Hence his thesis that Christianity was influenced by the Indian Ideal of Ahimsa propounded by the Gymnosophists remain true though his confusion between the Gymnosophists and the Buddhists is rather deplorable A closer study of Jama literature and further appreciation of the antiquity of the Rishabha cult and its influence in ancient India would naturally give students of history a truer picture as to the early Apostles of the 'Apostles of the blood less Altar

# WOMEN IN SEPARATION (PROSITA BHARTRKĀ) IŅ THE APABHRMŚA STROPHES OF HEMCHANDRA.

Bu

Sibendranath Ghosal Prof Bogra College, Bogra, (Bengal)

The Apabhramsa strophes of Hemchandra present us a rich store of love-lyrics. In it we find not only a pen-picture of the different types of women, but also a vivid delineation of the most subtle phases of their love with its countless tangles of complexities. These are so varied in nature and the women are individually so distinct from one another that each of them forms herself a type and an effort to classify them according to the norms of the Sāhitya-darpaṇa will certainly prove to be totally futile. As it is not possible to deal with all of them in such a small space, that we have got at our disposal, in the present article we should try to describe only the women in separation (proṣita-bhartṛkā) and study the workings of their hearts, undergoing changes under the sway of the most fervent passion of love.

In the very beginning, it must be mentioned that the descriptions, of the women in separation, which we find in the Apabhramsa strophes, can never stand a comparison with those that we find in the Sanskrit-literature, specially in the works of Kalidas. the grandeur, vigour and grace of the Sanskrit poetry. too, whom these Apabhramsa verses introduce pale into insignificance when they are put in contrast with such figures of sanskrit literature. They are not the same women who, weighed down with a sense of utter desolation, pine for the lovers and languish at the alter of love, being totally oblivious of their own selves and the world around. They cannot stand on the same rank with the wife of the yaksa in "Meghaduta" or the wretched queen of "Maria stuart" and kindle a sense of tragic sympathy in us, on the contrary, by their frivolities and their sportive freaks, they stifle the tragic effect that springs of forth due to their separation from their lovers. In most of these verses, which depict such women the tragic value is thus, marred and a novelty of fancy and imagination, the exuberance of which we

<sup>1</sup> Reference to Sāhitya-darpaṇa, Chap. III, verses 68, 69, 70, 71, 72, 73, 86

find in all these strophes, occupies its place, captivating the heart of the readers. Despite such a grave defect the verses are so beautiful so vivid and so impressive that one can never deny that each of them gives rise to a sense of awe and delight in us. Of course, it sould also be simultaneously admitted that at times like oases in the desert we come across such verses, which rise far above such a fault, and present us women of true love and passion, who approach far close to the wife of the Yaksa and the wretched queen. In such verses, suggestiveness has been one of the most prominent features, and imaginative readers have been the best appreciators of such poems.

We find the description of a woman estranged from her lover in

the verse -

पक्षहि अस्पिहि सोप्रसु बानहि भहरत माह्य महिबार-सत्यरि गयडायलें सन्छ । अहिहि गिम्ह सुरुक्षो तिल्वाम् मद्धानिह

तर्दे मुद्धरें मुद्द पहुद्द शांत्रासित्र सिसिन्। VIII 357 2

"The month of MINT has settled in one eye of the fair lady. while the month of WIZT in another, on the couch the spring (as the bed was made of tender leaves) on her cheeks the autumn on her limbs the summer and in the field of sesamum of सुखासिका (sitting at ease) मानगेप the winter (जिलिए) on her lotus like face" For a clear conception of the verse the skt commentary is much helpful It is interesting as it explicitly shows how the poets of sanskrit and derived languages, let loose the reins of imagination and fancy while they compose verses it runs thus अनयोख्य । तस्या सखाया पकस्मि निहण श्रायण । अप्यस्मिन अदिण भाद्रपद । को भार । यथा पतौ ह्रौ मासौ स्राजिणो त्तवानिद्वयमप्पभ्रजनमाजित्वानमासद्वयनुस्यम् । महोतलस्रस्तरे माधव वसात । पहासपत्वात् । गण्डस्थले शरत्। तस्या काशश्चस्त्रमादिमा पाण्डुत्यात् । अट्टोपु प्रीप्म तापत्राहरूयात । सम्पासिकातिरूपने मार्गशीर्थ । यथा मार्गशीर्थ तिरुपनामा मुच्छेर स्थात्तवा सुत्रावस्थानस्थोच्छेर् । मुखबङ्को शिशिर श्रामासिन । यथा शिशिर पङ्कनानां स्टानट्य तथा ग्रायवङ्कतस्यापि । स्त्रीमा वियोगायस्यायाम् पतानि चिद्वानि स्यु ।" It must be said here that the verse scarcely creates an atmosphere of sympathy for the sorrowful lady, who is conceived to be pining for the lover on the contrary it fills the minds of the readers with an admiration for the ingeneous and subtle expressions of the poet which are highly appreciated by the rental critics

The following verse

re with the preceeding one,

of the Bom. edition, should be carefully observed." There is a common belief that the crowing of a crow indicates the coming of a guest. The lady on hearing this sound of the crow did not see her lover returning and was probably disappointed and wanted to frighten the crow. While doing so, she saw her lover suddenly. The result is that from her emaciated hand dropped down some bangles before the husband was sighted, but after he was seen the lady became fat with joy and so the rest of the bangles cracked. Pkt. gram. Bom. edition p. 679. We can never deny that here we find a play of fancy, which is unique and extremely charming.

In the verse following, we find the delineation of a woman who shows self-possession even in the moments of high suspense; and her delights which she ardently tries to suppress break out in a most humorous exclamation:—

पिड भाइउ सुने वसही सुगि कन्नडर पर्ह ।

तही विरहहीँ नासन्तमहोँ ध्कडिआ वि न तिष्ठ ॥ VIII 432. 1.

"The lover has returned; (so) I heard the news; his voice has fallen on my ears; I donot now see even the dust (ashes) of the separation that is disappearing, dying."

In conclusion we must say that we have quoted only a few among many that occur in the Pkt. grammar of Hemchandra. Many such beautiful poems, which are like so many sparkling stars in the firmament of Indian literature, have been lost in course of centuries and many poets, who contained in them immense possibilities, have been thus allowed to be buried into oblivion. The neglect of the cultured people, who had been at the helm of the society in the different ages has been undoubtedly responsible for this irreparable loss. A spirit of zealous and most enthusiastic research can only throw newer lights on the poems, and unravel the history of those versifiers, who would certainly occupy a most distinct place among the lyric poets of the different ages and climes

NB—I have borrowed the English translation of the afore quoted verses from the Bom. edition [ publication no. LX (appendix). Bomay Sanskrit and Prakrit series ]

### RULES.

- 1 The 'Jama Antiquary' is an Anglo quarterly, which is issued annually in four parts, i.e., in June, September, December and March
- 2 The inland subscription is Rs 4 (including 'Jain Siddhanta Bhaskara') and foreign subscription is 6 shillings (including postage) per annum, payable in advance Specimen copy will be sent on receipt of Rs 1-40
- 3 Only the literary and other descent advertisements will be accepted for publication The rates of charges may be ascertained on application to

THE MANAGER,

## The "Jaina Antiquary" Jaina Siddhanta Bhavana, Arrah (India)

to whom all remittances should be made

- 4 Any charge of address should also be intimated to him promptly
- 5 In case of non receipt of the journal within a fortnight from the approximate date of publication, the office should be informed at-once
- 6 The journal deals with topics relating to Jaina history, geography, art, archaeology, iconography, epigraphy, numismatics, religion, literature, philosophy, ethnology, folklore, etc, from the carliest times to the modern period
- 7 Contributors are requested to send articles, notes, etc., type-written, and addressed to.

### K P JAIN, Esq M R A S,

EDITOR, "JAINA ANTIQUARY"

Aligany Dist Etah (India)

- 8 The Editors reserve to themselves the right of accepting or rejecting the whole or portions of the articles, notes, etc
- 9 The rejected contributions are not returned to senders if postage is not paid
- 10 Two copies of every publication meant for review should be sent to the office of the journal at Arrah (India)
- 11 The following are the editors of the journal, who work honoranly simply with a view to foster and promote the cause of lainology —

PLOF HIRALAL JAIN MA, LLB
PLOF A N UPADHYE, MA DLIH.
B KAMATA PRASAD JAIN, MR A S
PT K BHUJ YBALI SHASTRI, VIDYABHUSANA
PT NEMI CHANDRA SHASTRI, SAHITYARATNA.

# जैन-सिद्धान्त-भवन आरा की प्रकाशित पुस्तकें

| (१)          | मुनिसुव्रतकाच्य (चरित्र                 | ) संस्कृत           | त और म              | गापा-टीका | -साहित       | ,***,~ * | રો)       |
|--------------|-----------------------------------------|---------------------|---------------------|-----------|--------------|----------|-----------|
| ,            | ,                                       | x                   |                     | ?         | (मृ० कम      | कर दिय   | । गया है) |
| (२)          | ज्ञानप्रदीपिका तथा स                    | ामुद्रिक-श          | ा <b>स्त्र</b> भाषा | -टीका-स   | हित          | •••      | (3)       |
| (३)          | प्रतिमा-लेख-संप्रह                      | ,                   | •••                 | • •       | •            | •••      | 11)       |
| (8)          | जैन-सिद्धोन्त-भास्कर,                   | १म भाग              | की १म,              | २य तथा    | ३य किरगे     | i        | ₹1)       |
| (५)          | <b>&gt;)</b>                            | २य भाग              | i                   | ,         | 7            | •••      | 8)        |
| (ξ)          | <b>33</b> -                             | ३य ,                | ,                   | -         |              | • • • ,  | 8) ~      |
| ( <u>v</u> ) | , y, y,                                 | ४र्थ ,              | •                   | ,         |              | •••      | 8)*       |
| (८)          | <b>"</b>                                | ५म "                | •                   |           | ,            | ***      | 8)        |
| (९)          | ` 59                                    | ६म :                | ;<br>;;             |           | •            | . ***    | 8)        |
| (60)         | भवन के संगृहीत संस्                     | <b>त्त,</b> प्राकृत | त, हिन्दी           | पन्थों की | पुरानी सूर्च | ो …      | 11)       |
|              | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * |                     |                     |           | s<br>(       | (यह ऋधे  | मूल्य है) |
| <b>(११</b> ) | मवन की संगृहित 🕏                        | <b>ं</b> मेजी पुस्त | कों की न            | यी सूची   |              | •••      | m)`       |

,प्राप्ति-स्थान— जैन-सिद्धान्त-भवन, आराः ( बिहार )

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

(भाग/१२

केरण २

# THE JAINA ANTIQUARY

AcixXi.

No II

#### Edited by

"Prof Hiralal Jam M A LLB.
Prof A M Upadhye M A D Lit.
B Kömata Prasad Jam M.R. A S
Pt K. Bhujabali Shastri Vidyabhushana.
Pt. Nemi Chandra Jam Shastri, Sahityaratna

TA GSHELLEUQ

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
(JAINA SIDDHANTA BHAYANA)
ARRAH BIHAR INDIA

Inland Re. 3

I oreign 4x 8d Single Copy Re 1/8;

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

### जैन-प्ररातत्त्व-सम्यन्धी पाण्मासिक पत्र

भाग १२ ]

[ किरण २

#### सम्पाद्क

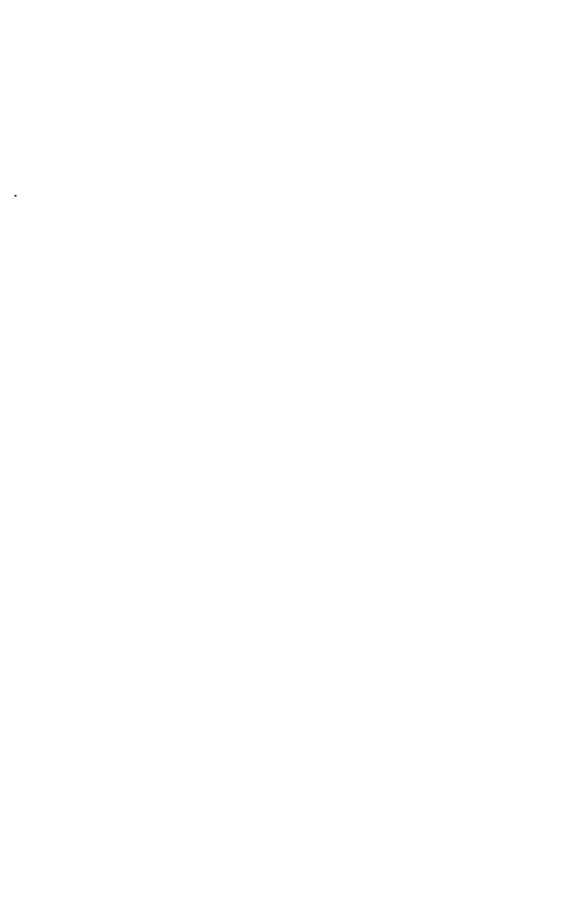
भ्रोफेसर हीराजाल जैन, एम ए , एल-एल बी., डी फिल भ्रोफेसर ए० एन० उपाच्चे, एम ए , डी लिट्. बाबू कामता शताद जैन, एम धार ए एस., डी एल ४० के० सुजबली साला, विद्यासूबया ५० नेमिच द जैन शास्त्री, साहित्यरत्न,

जैन सिद्धान्त-भवन श्रारा-द्वारा प्रकाशित

मारत में ३)

विदेश में ३॥)

एक प्रति का १॥)



### विषय सूची

| ŧ                                                     | केनची जिन फवलाहार नहीं लेते—श्रीयुत प० फूनच द मिद्धान्तशास्त्री              |    |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|----|--|--|--|--|
| 5                                                     | पटा के कतिपय मूर्तिलेख—श्रीयुत भा० कामता प्रसाद जैन, D I , M A 8             |    |  |  |  |  |
| ą                                                     | आठवीं शतांच्दी में मारत के प्रधान राज्य-श्रीयुत बा॰ प्रपुद्धकुमार मोदी       |    |  |  |  |  |
|                                                       | एम० ए०, एल एन० थी०,                                                          | ٩  |  |  |  |  |
| 8                                                     | ब्रह्मगुलान चरित्र—श्रीयुत श्रगरचन्द नाहरा                                   |    |  |  |  |  |
| ц                                                     | जैनाचार्य ऋषिपुत्र का समय और उनका ज्योतिष ज्ञान-                             |    |  |  |  |  |
|                                                       | न्याय च्योतिष तीर्थं श्रीयुत ५० नेमिच <sup>-</sup> द्र शास्त्री  साहित्यरत्र | ą  |  |  |  |  |
| ц                                                     | तस्वार्धस्त्र स्त्री परम्परा – न्यायाचार्यं श्रीयुत ५० दरवारीलान जैन, कोठिया | 3  |  |  |  |  |
| w                                                     | प्रक्रियानतार, उलादिसूनवृत्ति, उपासकसरकार ख्रौर श्रथव्यक्तनपर्योयनिरूपल      |    |  |  |  |  |
| c                                                     |                                                                              |    |  |  |  |  |
|                                                       | श्रीयुत या॰ कामता प्रसाद जैन D I, M R A s                                    | 8  |  |  |  |  |
| ٩                                                     | , श्रीजैन सिद्धान्त मवन, त्रारा— श्रीयुत या० घक्र देवर कुमार जैन, в sc , м ь |    |  |  |  |  |
| ţo                                                    | समीचारनम—                                                                    |    |  |  |  |  |
| (१) पट्खरहागम धत्रलाटीका समिवत ७ वीं जिस्द            |                                                                              |    |  |  |  |  |
|                                                       | —श्रीमती ४० प० च दाबाई जैन बिदुपीरल                                          | 80 |  |  |  |  |
| (२) न्यायदीपिका (प्रस्तावना टिप्पण श्रनुवाद।दिसहिता)— |                                                                              |    |  |  |  |  |
|                                                       | प० नेमिच द्र शास्त्री साहित्यरञ्ज                                            | 4  |  |  |  |  |
|                                                       | (३) श्रध्यात्मकमन मार्त्तगढ— "                                               | 43 |  |  |  |  |
| (४) दिगम्यर जैन सिद्धात दपण् (द्वितीय श्रश)           |                                                                              |    |  |  |  |  |
|                                                       | —पं॰ परमान द जैन, साहित्याचार्थ                                              | 48 |  |  |  |  |
| भ्                                                    | रविमाग                                                                       |    |  |  |  |  |
|                                                       | (१) ध्यानस्तव —सं०-प० के० मुजदनी शास्त्री, विद्यामूपण्                       |    |  |  |  |  |





### जैनपुरातत्त्व और इतिहास विषयक पाण्मासिक पत्र

भाग १२

जनवरी, १६४६। माघ धीर नि॰ स॰ २४७२

किरग २

# . केक्सी जिस कक्साहार नहीं सेते

[ ले॰—श्रीयुत पं॰ फूनचन्द्र सिद्धान्तशास्त्रो ]

नियमसार की गाथा ६ मौर ७ म बतााया है कि "जो छुआ, रूप्णा, सय, रोप, राग, मोह, चिन्ता, जरा, रोग, मृखु, ररेद, रोद मद, रति, निसमय, निद्रा, जन्म और उद्देग इन सन दोर्षों से रहित है तथा केरनज्ञान आदि परम बैमन म युक्त है वह परमाला। है।"

ख्राचार्य समन्तमद्र ने भी रत्नकरण्डशावकाचार म उच्छिनदोप के विश्लेपण द्वारा पर मानमा का लक्त्या करते हुए इसी बात को दुहराया है।

हुन्द्र विद्वानों का कहना है कि ९ वों शनारी के पूर्व अन्य मधों में स्क्रमरएडआवकाचार के उल्लेख नहीं पाये जाते । इसिनिये यह मध्य समातगद्र स्वामी का न होकर किसी अन्य समन्तमद्र का है।

एक यह भी दलीन दी जाती है कि जन समन्तभद्र स्वामी ने 'ख्राखेनीच्छ न' इत्यादि इनोर द्वारा ष्याप्त का स्तरूप कह दिया खौर वहा यह भी वतज्ञा दिया कि इन वातो को छोड कर फ्रन्य प्रकार से ख्राप्तपना नहा प्राप्त होता तो फिर इस दूसरे लक्षण की क्या आवश्यकता थी, इससे तो 'वदतो न्यापात' दोप खाता है।

ण्फ यह भी दंशीन दी जाती है कि समन्तमद्र ह्याभी ने श्रन्यत्र श्राप्त के प्रिय्य में प्रयोह दिचार रिया है वहाँ जसे इन सुधारि दोषों से रहित क्यो नहीं चतलाया ? इससे भी हात होता है कि श्राप्त सुधादि दोषों से रहित होता है यह मा यता साम्प्रनायिक है श्रीर पीझे से गढ़ी गई है।

- (१) देखो सुदकुद क्त नियमसार ।
- (२) देखी रखन्तरव्हधावनाचार का ५ वां स्बोक।

ये तीन दलीलें हैं जिनपर प्रसंगवश संचेप में विचार कर लेना आवश्यक है। प्रथम दलील का उत्तर—

- (१) सन्मित के कर्ता सिद्धसेनके द्वात्रिंशतका में रव्नकरएड का "श्राप्तोपज्ञ—" यह इलोक पाया जाता है, वहाँ इसकी श्रावज्यकता नहीं होते हुए भी दिया है, इससे ज्ञात होता है कि सिद्धसेन के सामने रवकरएड था। ये श्राचार्य सातवीं शताब्दी के विद्वान हैं।
- (२) सर्वार्थसिद्धि के कत्ती पृल्यपाद के सामने समन्तमद्र स्वामी के जो प्रन्थ रहे उनमें रत्नकरएडश्रावकाचार भी है। यहां दो चार ऐसे प्रमाण दिये जाते हैं ज़िससे इस विषय की पृष्टि हो—
- (३) पूच्यपाद ने जो नय का सामान्य क्त्रण किया है उस लक्षण को करते समय उनके सामने आप्तमीमांसा रही है।
- (४) तत्त्वार्थ सूत्र अध्याय ९ सूत्र १ की सर्वार्थसिद्धि टीका में जो 'तीर्थामिपेकदीचा-शीर्पोपंहारदेवताराधनादयः' यह पंक्ति लिखी गई है सो यह पंक्ति लिखते समय स्वामी समन्त-मद्रकृत युक्त्यनुशासन का निम्न इलोक सामने अवस्य रहा है—

'शीर्षोपदारादिभिरात्मदुःखेँदेवान् किलाराध्य सुखाभिगृद्धाः ।'

इन व ऐसे ही अन्य प्रमाणों से स्पष्ट है कि स्वामी समन्तमद्र के अन्य आ० पूल्यपाद के सामने रहे वब भी उन्होंने उन अन्थों में से कोई इत्तोक उद्धृत नहीं किया। ठीक यही अवस्था रत्नकरण्डशावकाचार की रही है। यह अन्थ पूज्यपाद स्वामी के समन्त अवदय था जिसके कुछ प्रमाण निम्न हैं—

पून्यपाद ने तत्त्वार्थसूत्र श्रम्याय सात सूत्र १ की न्याख्या लिखते हुए निम्न वाक्य लिखा है—

'त्रतमभिसन्धिकृतो नियमः।'

यह वाक्य रवकरएडं श्रावकाचार के निम्न क्लोक के श्राधार से लिखा गया है—

'श्रमिसन्यिकृता विरतिर्विषयाद्योग्यादुव्रतं भवति ।'

पूच्यपाद ने तत्त्वार्थसूत्र ऋष्याय ७ सूत्र २२ की व्याख्या में जो ऋनर्थद्राडों का स्वरूप तिखा है सो वह स्वरूप तिखते समय उनके सामने रत्नकरण्डंश्रावकाचार के ऋष्याय ३ के ३० से लेकर ३४ तक के इलोक रहे हैं।

इन प्रमाणों के रहते हुए यह कहना निःसार है कि '९ वीं शताब्दि के पहले के प्रन्थों में रत्नकरएडश्रावकाचार के उल्लेख नहीं पाये जाते, श्रतः इसके कत्ती समन्तमद्र स्वामी नहीं हैं।'

<sup>(</sup>१) देखो सर्वार्थसिद्धि १, ३३।

<sup>(</sup>२) देखो १०६ रत्नोक।

हमने जो प्रमाण दिये हैं उनसे स्पष्ट है कि इसके क्ची समायमद्र खाभी ही हैं। इतना ही नहीं किन्तु यह प्रन्थ पुज्यपाद और उनके बाद हुए सिद्धमेन के सामने रहा है।

द्विनीय दलील का उत्तर—

आप्त का पहना तत्त्वण कहते समय उसमें 'बन्छिन्नदोष' यह मी विशेषण है अत अगले दनोक द्वारा वे दोष गिना दिये गये हैं और उनसे जो रहित है वह आप्त है यह बतना दिया है इस प्रकार यह दूसरा लक्षण पहले लक्षण का पूरक ही है। इस दूसरे दनोक द्वारा हुछ आप्त का आय प्रकार से लक्षण नहीं क्या गया है।

तीसरी दलील का उत्तर-

स्तामी समन्तम् ने आप के स्वरूप का विचार करने के तिथे 'आप्तमीमासा' जियी है। आप का मुख्य अथ है अरहन्त देव। इसिलये अरहन्तदेव की स्तुति में अरहन्त के तारीर और आसमा दोनों की स्तुति आ जाती है। सम्वर्यक्षमान्तावार में इन दोनों वातों को ध्वान में रख़कर दोगें वातों को ध्वान में रख़कर दोगें वातों को ध्वान में रख़कर दोगें गिताये गये हैं और उन दोगों से रहित आप को व्यवनाय है। परन्तु आवर्त्तमामासा में शरीर की ख़ुति को अरहत की ख़ुति न मान कर शरीरातिशयों द्वारा, यह कह कर कि ये शरीरातिशय' को रागों देवों में भी देखें जाते हैं, आप्तता को अर्थामार कर दिया है पर इसस यह घात तो किताव हो ही जाती हैं कि समन्तमम् हामी का यह मत रहा है कि आप के शरीर में विशिष्ट अतिगाव होते हैं। 'भीतरी और वाहिरी ये शरीरादिक के अति शय दिव्य हैं और सही हैं' उनके इस क्यन से क्या उसकी पुष्टि नहीं हो जाती अर्थात अवद्य हो जाती है। समन्तमम् क्षुयादि दोगों से रहित आप को अपन्य मानते हैं यही इसका माव है।

ऋष इस तीसरी दजीन के श्रान्तर्गत दो बातों का और निचार करना है। पहली यह कि यह मान्यता सान्त्रदायिक है और दूसरी यह कि यह मान्यता पींडे से गढी गई है। सो जब

<sup>(</sup>१) देखो चासमीमांसा रखोक २ ।

श्राचार्य कुन्दकुन्द श्रीर समन्तमद्र जैसे प्राचीन श्राचार्यों ने श्राप्त को क्षुधादि दोपों से रहित माना है तब यह तो कहा नहीं जा सकता कि यह मान्यता पीछे से गढ़ी गई है।

श्रव रही साम्प्रदायिक दृष्टि की वात सो हम इसका श्रागे ही विचार करने वाले हैं कि क्या इसके पीछे कोई श्राध्यात्मिक पृष्ठ भूमि है या सम्प्रदाय विशेष ने ही इसे खड़ा कर दिया है।

इस प्रकार तीनों दलीलों का संत्तेष में उत्तर हुआ। अब प्रतिज्ञानुसार केवली क्षुधादि दोषों से रहित होते हैं इसकी आध्यात्मिक प्रष्टभूमि क्या है इसका विचार करते हैं। स्नी-मुक्ति निषेध, सबस्त्रदीन्ना निषेध ये मान्यताएँ कदाचित् दूसरों द्वारा साम्प्रदायिक कही भी जा सकतीं हैं क्योंकि इनसे दिगम्बरत्व का पोषण होता है परन्तु केवली कवलाहार नहीं करते इसे साम्प्र-दायिक कहना वेमतलब की बात है।

जीवकाएड में वतत्ताया है कि पृथ्नी', जल, श्रिप्त, वायु, केवली, श्राहारक, देव श्रौर नारकी इनके शरीर में निगोदिया जीव नहीं रहते। इनका शरीर निगोदियों से श्रप्रतिष्ठित है।

कंवली जिन का शरीर निगोद जीवों से रहित है इसकी पुष्टि पट्खरहागम के मूल सूत्रों से भी होती है। वहां बतनाया है कि बारहवें गुणस्थान में सब निगोद जीवों का अभाव हो जाता है। अभाव होने का क्रम यह है कि 'चीएमोह गुणस्थान के पहले समय में भी निगोदिया जीव मरते हैं दूसरे समय में भी मरते हैं, नीसरे समय में भी। इस प्रकार चीएमोह के अन्तिम समय तक निरन्तर मरते रहने हैं। पहले समय में मरने वाले अनन्त जीव हैं, दूसरे समय में भी मरने वाले अनन्त जीव हैं। चीएमोह के अन्तिम समय तक यही क्रम जानना चाहिये'। यथा—

'श्रित्य खीणकसायपढंमसमए मद्जीवा। विद्यसमए मद्जीवा वि श्रित्थ। तिद्य-समए मर्त्तजीवा वि श्रित्थ एवं ऐयव्वं जाव खीएकसायचरिमसमश्रो ति। खीएकसाय-पढमसमए मद्जीवा केत्तिया ? श्रिण्ता। विद्यसमए मद्जीवा केत्तिया ? श्रिण्ता। एवं ऐयव्वं जाव खीएकसायचरिमसमश्रो ति।'

यहां निगोद जीवों का प्रकरण होने से केवल उनका ही निषेध किया है। फिलतार्थ यह है कि केवली जिन का शरीर बस और स्थावर सब प्रकार के जीवों से रिहत है। इसका यह अभिप्राय है कि केवली जिन के शरीर में केवल वे ही तत्त्व रहते हैं जिनमें जीव पैदा नहीं होते। वे सब तत्त्व नष्ट हो जाते हैं जिनमें त्रस और स्थावर जीव पैदा होते रहते हैं। आहार पानी का लेना और उनसे मल, मूत्र, कफ, पित्त आदि का बनना ये ऐसे तत्त्व हैं जिनमें

<sup>(</sup>१) देखो जीवकाएड गाथा २०० ]

किरण २ 1

निरन्तर ग्रस श्रोर स्थापर जीव पैदा होते रहते हैं। इसिनये केपली जिनके शरीर में निगो दिया जीन नहीं होते इस सा यता द्वारा पर्योवान्तर स केनती के भूरन, प्यास श्रीर मन मूत्र श्चादि दोषा का ही निषेध किया है। हम समारी जीतो के शरीर में त्रम श्रीर निगोदिया जीव मरे पड़े हैं। वे निरन्तर शरीर का शोपण कर रहे हें जिसमे शरीर से उप्णता पैडा होकर आहार पानी आदि की आप्रस्थकता पडती है। पर क्वेच्नी के शरी म इस प्रकार की उम्मुता का कारम् नहीं रहा। उनके शरीर का शोपम अय अन्य अस व निगोदिया जीनों के कारण नहा होता अत शरीर में आन्तर उच्णता पैदा होनर उनके शरीर का अप चय नहीं होता । श्रीर इसलिये प्रति समय उनके गरीर के जिनने परमाणु निर्जाणे होने हें ज्तना नवीन परमाणुश्रों का प्रहण हो जाने से कवनाहार के जिना भी जनके शरीर की खिति थनी रहती है। जिस प्रकार कर्म वर्गणात्रों के आहे और जाने से वामैण शरीर की स्थिति होती है उसी प्रसार अब उनके नोकम वर्गणाओं के आने और जान से शरीर की स्थिति होती है। इस प्रकार आध्यात्मिक पृष्ठ भूमि से जिचार करने पर भी यही झात होता है कि कानी निन क्षुपादि शोपों से रहित हैं इमनिये वे कवनाहार नहीं लेते।

यहा एक शक्ता की जाती है कि जब केबली के ख़ुधाटि टीप नहीं दीने ती तत्त्वाबस्रव म उनके स्वारह परीवह क्या बताई गई हैं ?

बात यह है कि केंद्राी के बेटनीय का उन्य माना जाता है, इमिय कारण में कार्य का उपचार करके केवनी के ग्यारह परीपह बसनाई है।

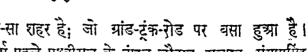
श्रव प्रश्न वह होता है कि क्या जायज भी सत्त्रार्थसूजकार ने ज्यागर में कथा किया है ?

सत्त्राधसम्बार न व्याप्रचित्ता निरोध को ध्यात यहा है। ध्यात का यह सञ्चल शह ध्यान क पहले दो भेरा में घटता है श्रन्तिम को भेरो में नहीं, क्योंकि तेरहवें और चौदहर्ने गुणस्थान में चित्ता ही नहीं रहती फिर निरोध किसका। सब भी ध्यान का काय कमेल्य देख कर सत्त्वार्यस्त्रकार ने जिस प्रकार तेरहरें, चौन्हर्ने गुणुम्थान म ध्यान का उपचार में कथन किया है उसी पकार केवाी के स्वारह परीपहों का कथा भी उपचार से जातना चाहिये।

एक बात और है वह यह कि जो भाई सतथा यह सममो हैं कि अमाता के उदय स भूग ध्यास लगती है उनका ऐसा समगता गत है। भूग व ध्याम अपी कारणों स नगरा होती है। हाँ मृत्य व प्यास श्रमाना के न्द्रयादि स नोक्से ही सन्ते हैं। हम समारी जींग को सरीर स्थिति भिन्न प्रशार की है च्योर केंग्री जिन के मिन्न प्रशार की, जात यही निष्कर्ष निवासा है कि उन्हें हम समारी जनो के समान ववाहार की आयदयहना नहीं पड़ती।

# एटा के कतिएय मृति-लेख

[ लेखक--श्रीयुत वा० कामता प्रसाद जैन D.L.M.R.A.S. ]



संयुक्त पांत में एटा एक छोटा-सा शहर है; जो ग्रांड-ट्रंक-रोड पर वसा हुआ है। कहते है त्राज से लगभग ५५० वर्ष पहले पृथ्वीराज के वंशज चौहान राजपूत संग्रामसिंह ने एटा बसाया था। पहले यहाँ ऋौरङ्गाबाद नाम का गाँव वसा हुआ था। यह मुस्लिम काल की बात है। संप्रामसिंह ने जब एटा की नींब डाली तो जमीन में भाला गाड़ने पर उसे एक ईंट मिली। इसी कारण उसने उसका नाम 'ईटा' रखा, जो एटा हो गया ! एक श्रन्य जनश्रुति से पकट है कि संग्रामसिंह ने इस स्थल पर एक लोमड़ी को कुत्ते का मुका-विला वहादुरी से करते देख कर उसे 'एठां' (यह स्थान) त्राश्चर्य से कहा और इसी नाम से उसे आवाद कर दिया । इन जनश्रुतियों से आभास मिलता है कि संग्रामसिंह ने जिस स्थान को त्रावाद किया वह कोई पाचीन उजड़ा हुत्रा। स्थान था कि जहाँ मूर्गर्भ से ईटें मिलती थीं। एटा खास से जो पुरानी म्र्तियाँ मिर्ली हैं, उनसे भी यही प्रकट होता है कि संग्रामसिंह से पहले एटा किसी प्राचीन रूप में विद्यमान था। हमारा ग्रनुमान है कि एटा का प्राचीन नाम 'इष्टिका' था। पहले यातायात के मार्गरूप वड़ी-वड़ी निद्याँ थीं। जसुना के द्वारा खूव च्यापार चलता था। भ्राज जमुना किनारे इटावा वसा हुआ है, जिसका प्राचीन नाम 'इप्टिकापथ' है। संभव है कि एक समय इष्टिका (एटा) का नाविक स्टेशन इटावा रहा हो; इसी कारण वह इप्टिकापथ (Estika-Road) कहलाया। लोगों में आज भी एटा-इटावा ,समास का वहुधा प्रयोग हुआ मिलता है। इस दिशा में अन्वेपण की जरूरत है।

जो हो, एटा में ब्राह्मण्-सम्प्रदाय प्रवल रहा। जब करीव दो-तीन सौ वर्षों पहले जैनियों ने अपना मंदिर बनाना चाहा तो ब्राह्मणों ने अड़गा डाला; परन्तु जिनेन्द्र भक्त श्रावकों ने धनवल श्रोर नीति कौराल से काम लेकर एक भव्य जिनमंदिर निर्माण करने में सफलता यही मंदिर स्राज 'वड़ा पंचायती मंदिर' कहलाता है। गत महावीर जयन्ती पर हम एटा ठहर गये थे। उस समय हमने इस मन्दिर का सूच्म निरीत्त्रण किया। दर्याफ्त करने पर ज्ञात हुत्रा कि मदिर की कुछ प्राचीन मूर्तियाँ शायद तहखाने.में रच्ना के लिये कभी रक्खी गईं थीं श्रीर श्रभी वहीं है। जो मूर्तियाँ वाहर वेदियों पर विराजमान है उनमें विशेष प्राचीन कोई नहीं है। प्रायः सबही मुख्य २ मूर्तियों के लेखों को हमने उद्धृत कर लिया था। इस कार्य में भाई जयन्तीपसादजी ने हमारी सहायता की; इसके लिये हम उनके त्राभारी है। पाठकों के परिज्ञानार्थ उन मूर्तिलेखों को हम यहाँ उपस्थित करते हैं:---

- १ पार्श्वनाथ (धातु)—"स० १३३५ वैशास मुदी ११ साहु जैसिंह जी।"
- २ पार्चनाथ (धातु)--"स० १३== वैशाख सुद्री ५ श्री म्लसधे "
- ३ नेमिनाध (चातु)—"स० १४७७ वर्ष माघसुदी १० सोमे प्राग्नाट जालिये सा० दयाल मार्या नेमिनाथ विम्वका प्रतिष्ठम् गच्छे वीद्यम् सुरिधि ।"
- श्र <u>बाहिनाच चोचोसी पर</u> (धातु)— "स० १५०२ वैग्राख सुदी ३ मृतसघ भ० जिनच द्रजी खडेलवानान्वय वाकुलियावाल "
- प्रान्तिनाय (धातु)—"स० १५२५ वर्षे माधवदी ५ श्रीमाल जातीये फलहिषया गोत्रे सा० फामन भायो जीवा पुत्र शाह देवा केन छात्र खावा सहितेन पुरायश्रेयखर्थम् श्री शान्तिनाथ विभ्वका प्रतिष्ठितम् श्री धर्मधोष गच्छे श्री साधु स्त्रसूरिध ।"
- ६ <u>वार्र्यनाथ</u> (वापाण)—''स॰ १५४= माघसुदी ५ जीवराज पापड़ीवाल नित्य प्रतामति।''
- ত <u>पादर्यनाय</u> (पापाण)—"स० १५४८ वैशाल मुदी १ मृतसये भ० श्रीजनचद्र देशा वय जीतराज पापड़ीवाल प्रग्रमति सस्या (१) श्रीराजा जी शिवसध राज्ये ।"
- लाहिनाथ—"स० १८८१ माध शुक्त ६ शुक्रवानरे काग्रासधे म० श्रीजिनकीति
   तदावागे थमोतकान्यये श्री साधु हीरालाल विम्यक्रम् प्रतिग्रा
   करापित।"
- १ महात्रीर (रुष्ण पायाण)—'स० १८८१ मिती मगिसर छुदी ५ शुक्तवार काष्ठा-सपे माधुरगच्छे पुष्करगयो लोहाचार्यान्यये भ० श्रीनयकीरिं तत्पष्टे भ० लिलितकीचि तदाम्माये श्रमोतकान्यये गोयलगोत्रे प्रथागनगरे बास्तस्य साधु धी माखिकचद्र पुत्र हीरालालेन कौसाम्योधुरी निम्न प्रतिष्ठापित ।''
- १० <u>च द्रप्रभ</u> (पापाया)—"वैशाख सु० ३ भद्दारक ।,'
- ११ <u>शान्तिनाय</u> (घातु)—"स० १८३५ माघसुदी ३ म० राजेन्द्रकीर्घे तदाम्नाये मिहरचद प्रतिष्ठितम् इन्द्रमध्य—दिल्ली ।"
- १२ <u>व्यक्तिमय</u> (पापाया)—"स० १२५५ मावसुदी १ सुदरलाल मध्ये प्रतिष्ठित हायरस ।"

à î

- १३ पारवैनाय-"स० १८५५ माघसुदी र प्रतिष्ठित हाथरस ।"
- १४ <u>शान्तिनाथ</u>—''स० ११५७ माघ्युक १

- १५. नेमिनाय—"सं० ११६२ माघयुदी १३ श्री कुंद्रकुंद उपदेशात्पतिष्ठितम् सेट-मल श्रमराम गोपीनाथ।"
- १६. महाबोर— "बीर निर्ं सं० २४६६ विक्रम सं० २००० वैशाखनासे शुक्तपचे १५ बुधवासरे दिल्लीनगरे।"
- १७. सिद्ध परमेष्टी धातु—"सं० १६७= वैशाखशुक्त १५ एटानगरे प्रतिष्टितं ।"

केवल इस सिद्ध प्रतिमा में ही एटा नगर का उल्लेख है, जिससे एपट है कि एटा में सं० १६७० में जिन विम्व प्रतिप्ठोत्सव हुआ था। अवशेष प्रतिमाएँ वाहर से लाकर वहाँ विराजमान की गईं प्रतीत होनी है। नं० ६ के मृर्तिलेख से स्पप्ट है कि सं० १८०१ में कोशाम्त्री में जिनविम्व प्रतिष्ठा हुई थी, जिसमें प्रयाग निवासी श्रीहीरालाल जी ने उक्त मूर्ति प्रतिष्ठित कराई थी। नं० ११ की मूर्ति दिल्ली में श्रीमेहरचंद जी के मेले की सं० १६३५ की प्रतिष्ठित कराई हुई है। हाथरस में सं० १६५५ में विम्व प्रतिष्ठा हुई—उस समय की प्रतिष्ठित मूर्तियाँ कई है। नं० १४ के मूर्तिलेख से स्पष्ट है कि सं० १६५० में खुर्जा में जैन मेला हुआ था। इन मेलों में विष्ण्वों ने कितना घोर विरोध किया था, यह एक ऐतिहासिक वार्जा है। श्रीमहावीर जी की मूर्तियाँ भी गतवर्ष दिल्ली से प्रतिष्ठा कराकर लाई गई है। हालमें ही चार्वी की मूर्तियाँ भी ग्रतिष्ठित कराकर विराजमान की गई है। इन मूर्तिलेखों में निम्न आचार्यों और भट्टारकों का उल्लेख उनकी आम्नाय सिहत हुआ है:—

- १. मूलसंब (सं० १३८८)
- २ <u>चौरप्रभस्</u>रिगच्छ (स० १४७७)—दिगम्बर संघों में इस नाम का कोई गच्छ है या था, यह त्रान्वेषण की चीज है।
  - २. मुल्संघी भ० जिनचन्द्र जी (सं० १५०२)
- श्रीधर्मघोषगच्छे साधु रलस्रि—दिगम्बर संघों गें इस गच्छ का भी पता लगाना चाहिये।
  - प. काण्डासंघे म० जिनकीर्त्त (सं० १८८१)
- ६. <u>काण्डसंघे</u> माथुरगच्छे पुष्करगरो लोहाचार्यान्वयी भ० नयकीर्त्ति के शिष्य भ० ललितकीर्त्ति (सं० १८८१)
  - ७. भ० राजेन्द्रकीर्त्ति (सं १६३५)

प्राग्वाट, खंडेलवाल (वाकुलियावालगोत्र), श्रीमाल (फलहिषया गोत्र) श्रीर श्रग्रोत (श्रग्रवाल) नामक उपजातियों के उल्लेख भी इन लेखों में हैं। किन्तु श्राश्चर्य है कि इनमें कहीं भी पद्मावतीपुरवाल उपजाति का उल्लेख नहीं है, जब कि एटा उस जाति का केन्द्र है। मोड़ासा नगर के श्रीजीवराज जी पापड़ीवाल की प्रतिष्ठा कराई हुई प्रतिमार्थे यहाँ भी है।

## आहर्की क्रताब्दी में मारत के प्रवास राज्य \*

िले - श्रीयुत प्रकृष्ट्यमार मोदी, एम० ए०, एन० एल० धी० ]

महामम्राट् हर्ष के परचात् की तो तीन शतान्दियों का उत्तर भारत का दतिहास बहुत कब श्राधकार में है। श्रीर जो भी उब शकारा साहित्य व शिलालेखों द्वारा पास हो सकता है वह बहुत बाज्छनीय है। एक ऐसे ही प्रकाश की महत्त्वपूर्ण हिर्ण हमें जैन लेख रू जिनमेन द्वारा शास होती है । जिनसेन श्रपने हरियश प्राण में कहते हैं कि उन्होंने वह रचा। वर्धमानपुर में रा० स० ७०६ में समाप्त की । वे श्रपने समकालीन राजाश्रों तथा उनके राज्यों को सीमाओं का भी उल्लेख करते है। उनके प्रस्ततीपयोगी पद्य निम्नानुसार है ---

> शाके बन्दशतेषु सप्तमु दिश पश्चीचरेप्चरा, पातीन्द्रायधनाम्नि कृष्णनपजे श्रीप्रक्षमे दिखणाम् । पूर्वी श्रीमदान्तिभृभृति नृषे वत्सादिराजेऽपरा सीराणामधिमङ्ख जययुते बीरे वराहेऽपति ॥४२॥ कन्यार्थे परिवर्धमानविषुलश्रीवर्धमाने पुरे । श्रीपार्श्वालयनन्नराज्यमती पर्याप्तशेष प्ररा।

पश्चादोस्तटिकाप्रआवजनितप्राज्यार्चनामर्चने

शान्ते. शान्तगृहे जिनस्य रचितो वशो हरीणामयम् ॥५३॥ (सर्गे ६६)

हत लेखों का महत्त्व बहत काल पहले से स्वीकार किया जा चुका है श्रीर भी मिमथ, श्चार जी महारहर, सी वी वैदा, एन भी श्रीमा श्रीर श्रवतेहर जैसे इतिहासकारों ने हारा उपयोग अपने अपने माथों में किया है। परन्तु हामें से कियों ने भी कवि द्वारा तिर्दिष्ट राज्यों की सीमार्थों का विनेचन नहीं किया खीर न उस नगर की खोज करने का कोई प्रयत्र किया जलां कि कवि ने रचना की थी खीर जो उल्लिनित राज्यों की सीमा पर स्थित होकर उन्हें शलग श्रलग करता था। उक्त इतिहासकारों की ऐसी प्रख धारणा दिमाई देनी है कि जित्रसेन ने जिना किमी विश्वित भीमा की जानकारी के उत्तर भारत की चारों दिशाओं के राज्यों का उल्लेख मात्र किया है। इस पारणा से कभी कभी वडी भाति उत्पन हुई है। उदाहरणार्थ सी वी वैद्य पूर्व में राज्य करो वाने 'व्यविमूमृति' रे सम्बाध में निखते हैं कि "ऐमा मालूम होता है कि अपन्तिमूमृति एन्द्र का अनुवाद श्चवति का राना ठीक नृश है क्योंकि श्चवन्ति या मालवा पूर्व में नहीं हो सकता । उसका

क्ष यह केल मेर रिता हा॰ शेरालाल जी जैन के "The chief political divisions of india during the eighth contury शार्षक क्षेत्र का उनकी बनुमति से मरे हुना किया हुमा चनुराद है। - धेलक,

शुद्ध अनुवाद है राजा अवन्ति अर्थात् अवन्ति नाम के राजा ।" (Mediaeval Hindu India Vol II, p, 101, 102; Poona 1924) परन्तु उन्होंने इस पूरे पर्व के अधिकारी राजा अवन्ति की किसी से समता नहीं बैठाई क्योंकि स्पष्टतया इतिहासानुसार ऐसा कोई राजा हुआ ही नहीं।

डा. ए. एन. उपाध्ये ने ऋभी ऋभी हरिषेणा कृत वृहत् कथाकोष के संस्करण की प्रस्तावना में उस प्रधान स्थान को निश्चित करने का प्रयत्न किया है जिसका कि जिनसेन ने भारत के राजनैतिक विभाग के बारे में लिखते हुए उल्लेख किया है। ( भारतीय विद्या भवन, बम्बई, १६४३)। पं० नाथूराम जी प्रेमी ने भी त्रापनी रचना ''जैन साहित्य त्रारे इतिहास" के 'त्राचार्य जिनसेन और उनका हरिवंश' शीर्षक में ऐसाही प्रयत किया है। ( वम्बई ११४२ ) ये दोनों विद्वान् इस निष्कर्ष पर पहुंचे हैं कि वह वर्धमानपुर जहां कि जिनसेन ने अपना हरिवंश पुराग लिखा था, काठियाबाद में स्थित बदबान ही है क्योंकि-''जिनसेन ने श्रपना हरिवंश वर्धमानपुर में उस समय लिखा जब कि इन्द्रायुध उत्तर मे, कृष्णानृप का पुत्र श्रीयल्लभ दिल्णा में, श्रवन्ति का राजा वरसराज पूर्व में त्र्योर पश्चिम में सौरमगडल पर वीर जयवराह राज्य कर रहे थे। इसके ४४= वर्ष बाद हरिपेण एक विनायकपाल का सम्बन्ध वर्धमानपुर से बतलाते है। इस स्थान की स्थिति वंगाल या दिच्तिगा में मानने से उन उल्लेखों की यथार्थतः सिद्धि नहीं होती । , परन्तु उसकी समता बढवान से बैठा लेने पर सब बातें समाधानतापूर्वक समभाई जा सकती हैं। कन्नौज के इन्द्रराज, जिनका कि राज्य, पर्याप्त त्राश में पश्चिम दिशा में फैला हुआ मालूम होता है, की समता इन्द्रायुध से बैठाई जा सकती है; श्रीबल्लभ की द्वितीय गोविन्द से जो कि दिल्ला में राष्ट्रकूट राज्य के राजा कृष्णा प्रथम के पुत्र थे; अवन्ति के राजा वरसराज की उसी नाम के गुर्जर प्रतिहार शासक से श्रौर वीर जयवराह, जिनके बारे में श्रन्यत्र से कुछ भी पता नहीं चलता, सौरमगडल या सुराष्ट्र पर राज्य करते थे। ये दिशाएँ और शासक एकमात्र बढ़वान को ही लागू होती हैं।" ( बु० क० की प्रस्तावना पु० १२१ )

पं० नाथूरामजी प्रेमी ने इन चार राजात्रों एवं उनके राज्यों पर श्रौर भी पूर्णतः श्रपने विचार प्रकट किये हैं श्रौर उनका मत भी यही है । इन्द्रायुध श्रौर वत्सराज के स्थानों तथा उनके राज्यों के बारे में प्रेमीजी का कथन निम्नानुसार है:—

"श्वेतास्वराचार्य उद्योतनसूरि ने अपनी 'कुवलयमाला' नामक प्राञ्चत कथा जावालिपुर या जालोर (मारवाड) में जब श० सं० ७०० के समाप्त होने में एक दिन बाकी था तब समाप्त की थी, और उस समय वत्सराज्य का राज्य था। अर्थात् हरिवंश की रचना के समय (श० ७०५ में) तो (उत्तर) में मारवाड़ इन्द्रायुध के अधिकार में था और (पूर्व में) मालवा वत्सराज के अधिकार में। परन्तु इसके पांच वर्ष पहले (श० ७०० में) कुवलयमाला की

ŧÌ

रचना के समय मारवाड का व्यक्तिशी भी वत्मराच था। इसमे ब्रमुमान होता है कि पहले मारवाड और मालवा दोनों ही इन्द्रायुष ने व्यक्तिरा में ध—पहले ये० ७०० से पहले मालवा। उसके बाद ७०० में धुवराच ने मालवा राज की सहायता क लिये चड़ाई करके बत्मराच को मारवाड़ की शर्थाप्त जालोग की और क्वेड हिया होगा और मालवे का पुराग राजा यह इन्द्रायुर ही होगा जिलकी सहायता धुव ने की थी। यह निरिचन है कि कचीज का साम्राज्य, जो बहुत विन्तृत या और चित्रमें मारवाड़ की श्रा मालवा भी शामिल थे, इभी बत्मराज क पुत्र नामभट्ट ने इसी इन्द्रा-युष्य के पुत्र चत्रायुष्य से होना था और इम मृश्व का माराम बन्मराज के साम्य से ही हो बाया था। पहले धुत्रसाज ने इसमें बाया डालो, परन्तु थींह उक्त सामाज्य प्रतिदारों के ही हाथ में बत्ता यथा। इन मत्र थानों ने हरित्रण की रचना के समय उत्तर में इन्द्रायुप्य और पूर्व म बत्तराज का राज्य होना ठीक माल्यूम होता है। (जैन साहिर्य और इति हाम पुरु पुरु स्वराराज का राज्य होना ठीक माल्यूम होता है। (जैन साहिर्य और इतिहाम पुरु पुरु स्वर-४०)

इन दोनों विद्वानों के कथनों पर सूदम तिचार की आवश्यकता है। विचार करने योग्य पहला विषय यह है कि क्या इन्द्रायुध का गाउँय शु० ७०८ में इस प्रश्त सक पश्चिम की श्रोर फैला हुआ था कि वह उडवान के उत्तर तक पहुचा कहा जा मकता है। उनकी की श्रोर टेम्बो से पना चलना है कि पड़नान मौगष्ट्र या काठियाबाड़ में ही स्थिन है । उसक उत्तर म मारवाड का मनेश है और इस मदेश पर कभी टाडायुप का राज्य मिद्ध करने के लिये कहीं कोई ममाण् यत् किंचित् गात्रा ग भी उपनव्य नग है। उसके विश्वीन बेमी जी उद्योतनसरिप्रन प्रान्तयगाना के उस उल्लेख की धोर हमारा ध्यान श्राकृषित करते है निममे मिद्ध होना है कि श्रव ७०० में मारवाड़ पर वत्मरान राज्य करता था। वर्धमानपूर की मगता बड़ना में बैद्धों म जो कठिनाई उपस्थित होती है उसे पार करने क लिये वेमी जी का श्रमुगान है कि नित्रमेन के समय में इस राज्य में परिवर्षन हुए होगे। इस तक में कुछ ऐसी भाति है जिसके पारण जो सिद्ध किया जा रहा था उसके विपरीत सिद्ध होता है और यह मिद्ध करने क निये कि इ द्रायुर बड़ना के उत्तर का शामक था, कोई होता है आए पर एगद रहा ने एवं रहा रहे हैं यह पता चलता है हि उस साथ क्योंन तर्फ गरी रह नाता। तत्हालींग उतिरास से हमें यह पता चलता है हि उस साथ क्योंन के राज्य पर उत्तर पत्रिवस से कारगीर ने शालक का, और पूर्व से बगाल या गीड़ के शासक का दवाव पड़ रहा था। इसल्य क्योंन ने समा से अपनी ही मन्यों की सना परा। पटिर हो रता था छीर पर इस योग्य गरी था कि कोई उसे नेश विशव करें । उसक विपरीन बत्सरान के प्रपितामन पासमह या पासावनीक के द्वारा मिनमान स स्थापिन किया हुचा माग्वाइ का राज्य कम्नीत श्रीर सामपास के राज्यों की कृति पहुंचाना हुआ उत्तरीतर पृद्धिकर रहा था। अक्लेप्स मानुके के हमीर आप में उपनप्स वि० म० ८१३. गु० ६७= ये तामपर लेल से यह पाट प्रमाणित है कि प्रणादनीक का मामाग्य वितास

तरह घटित होती हैं। चकायुध का कन्नोज का राज्य ठीक उनके उत्तर में पहता है और राष्ट्रकृट राज्य, जैसा कि चिदित ही है कि वह धार की सीमा को छूना था, विलक्क उसके दिलिए। में होगा। अवन्ति का शासक उसके पूर्व में है और वस्मगज का गज्य जो, कि पश्चिम में सौरमगडल या मौराष्ट्र से लगा हुआ था. उनके पश्चिम में। पाचीन वर्धमानपुर को अर्वाचीन बदनावर के नाम से पहचानने में भी कोई कठिनाई नहीं है। जैसा कि पेशावर (पुरुपपुर), नरवार (नलपुर), और चन्द्रवार (चन्द्रपुर) के नामों में पाया जाता है, यह विदित्त ही है कि 'वार' प्राचीन 'पुर' का नया रूप है। वर्धमान का बदना में श्रष्ट होता भी समभ में आता है। व सहज ही व का स्थान से लेता है. व्यंजन ध मग्ल तालव्य ह य दन्त द को स्थान दे देना है और म एक दूसरे नातिक अन्तर न के सन्निकर्ष में विनीन हो जाता है, किन्तु न के लिये अपना दीर्घदगड छोड़ जाता है। इस प्रकार वर्धमानपुर से हमें अर्वाचीन बदनावर या बडनावर नाम प्राप्त होता है।

इस तत्त्व पर पहुंचकर मैंने विना किमी प्रकार भी श्रपनी खोज का सकेन दिये ही वदनावर के बारे में जॉच पड़ताल कराई। उसके प्रत्युत्तर में बदनावर के नंदलाल लोढा ने कृपा पूर्वक निम्नानुसार लिख मेजा है:—

"बदनाबर का प्राचीन नाम वर्द्धनापुर था जिसकी सान्नी कुछ मृत्तियों के लेख से मिलती है। इसी का अपभंश बुधनावर हुआ जो कि अभी भी किननेक पनों से पना चलता है और अब बदनावर के वर्त्तमान नाम में लागू है। यहा पर प्राचीन किन्ता (गढ़) है जो अभी ह्री फ्री हालन में खड़ा है। गांव के किनारे बलवन्ती नदी बह़नी है। उत्तर की तरफ नदी के पार खेड़ा नामक प्राम है जहां पर प्राचीन मृतियां मिलती हैं। यहां पर प्राचीन जैन प्रतिमा, चरण चौकी परिकर आदि भसावस्था में कितनी ही जगह मैंने संग्रह किये है और किननी ही अन्य स्थानों पर रखी हुई हैं। प्राप्त किये हुए लेखों में से आवस्थिय लेख उत्तार कर भेज रहा हूँ। उसमें वर्द्ध मानपुर का भी नाम आया है। यह नाम क्यों आया यह मेरे ख्याल से बाहर है।"

# लेख न० १

"संवत् ११२२ मघयुदी ६ .....हरा दिनेश्च अद्येह वर्द्धनपुरे श्री सीमापुर वास्तन्य प्रनसत्तन देख ....सेवा प्रशामित नित्य ।"

यह लेख श्याम पाषागा की एक पुरुष स्त्री की मूर्ति की पाटली पर है। यह गांव के पश्चिम वाजू नागेश्वर नामक स्थान पर रखी हुई है।

# लेख २

सं० १२१६ ज्येष्ठ सुदि ५ बुघे त्रा कुमारसेन चन्द्रकीर्ति वर्द्धमानपुरान्वये साधु वोहिव्व सुत माल्हा भार्या पाराा सुत पील्हा भार्या पाहुग्गी प्रग्रमित नित्यं। उक्त लेख स्थाम पापाण की चरण चौको पर लिमा हुमा है श्रीर जैन मदिर के पास समृहीत है।

### लेख ३

स० १२२१ वैशाख बढि ७ शुक्ते श्रिचेह चर्द्धनापुरे श्री शासिनाः नैत्ये सा० भन्तन् सा० गोशरा ठ० अवदेन ठ० कराहेनात्रि कुटुनमहितेन (नन्मोत्रदेव्या श्री श्रवहुमाया (श्रिनिकाया ?) प्रनिकृति । कारिता श्री कुलच द्रोपाध्याये प्रतिस्टिना ।

यह तेल श्याम पापाए की एक देनी की सृति की पाटली पर है और टेनी के सिर पर प्रसहत की मृति है। यह गाव के पूर्व वैजनाथ मितर म रक्षी हुई है।

### लेख ४

स० १२३४ वर्षे माप सुटी ५ युघे श्रीमान माधुग्सघे पडिनाचाय-धर्मकीति शिष्य लिलतकीर्ति । वर्द्धमानपुग चये सा० शामदेउ गाया शिहिणो सुला राग्यू मा० दिगम मा० याका रा० जाहड मा राग्यू भार्या मिणुकसुन महण् कीनू केलू जालू सा० महण् भार्यो रूपिणो स्वत नेमि धाधा जीचा यमदेउ पमा रामदेव मिरीचन्द प्रणुमित निज्य ।

यह लेख स्थाम पाषास्य की एक देवी की सृति की पान्ती पर है। या सृति वदनावर में पूर्व में त्र्यमता नामक आम में गई हुई जैन मदिर म स्थापिन है। त्र्यमना पाच भीन दरी पर है।"

डा शिनानेखों में मुक्ते वर्धनपुर या वर्धनापुर भरनावर का ही शद्वाक मस्क्रम क्यात्तर मतीन होता है। मुख शनाद्वियों में भरनावर पहले पर्धमानपुर में बिक्रन हुआ होगा, जब कि यथार्थ और शाचीन नाम आसाय के नाम म सुरन्तिन रह गया। यह आराय जो कि पुलाट गए। की शाखा है और निमक्ती कि जिनमें। के समय में पहों बीव डाली गई थी, वहाँ तभी में चला आया प्रनीत होता है।

इस साम्य में एक ही कटिनाई रह नाती है। श्रीर वह यह कि जितमें ने श्रपनी प्रशन्ति के ४४ वें रलोक ग िकट ही खिन के लिये स्थित कर्नयन्तालय की देवी सिंह-यादिनी का उल्लेख किया है। वह रलोक निकानसार हैं —

> ग्रहीतचकाऽपितचकदेनता तथीर्जयन्तालयमिंहवाहिनी । शिवाय यसिम्बिह मन्निधीयते क तत्र निमा प्रभानित शामने ॥

म्पटत यहाँ गिरमार या ऊर्नयन्त की प्रमिद्ध देनी श्रम्भिता ही सूर्वि का उल्लेख है श्रीर माधारसन यह नद्दनावर के निकट गडी हरी जा सकती। परन्तु श्लोक श्रीर उसरी काव्य-सरपाा की श्रोर किंगेप प्यान देने में यह किंगाई भी हल हो जाती है। यसिप सद्तावर उर्जयन्त के सहुत निकट नहीं है, फिर भी वह उद्धीन ने पास ही हैं श्रीर उद्धीन में शिवजी का प्रसिद्ध महाकाल मन्दिर युगों से खड़ा है। सम्भवतः ऊर्जयन्तस्थ अम्विका की मूर्ति की प्रतिकृति की स्थापना वर्षमानपुर में की गई होगी और इस घटना की ही कल्पना कि इस प्रकार करते हैं कि मानों उस प्रदेश में अम्विका शिव से मिलने को आई हों। इस प्रकार शिव शब्द में श्लोष है जिसका अर्थ शिव अर्थात् शंकर व दोम है। यह कल्पना श्लोक में विशेष सौंदर्य और कवित्व ला देती है। सम्भवतः सिंहवाहिनी देवी को एक जैन मुनि शिवार्थ उपस्थित हुई इसी प्रकार सोच सकता है। इस सम्बन्ध में ऊपर दिया हुआ लेख नं० ३ ध्यान देने योग्य है। वह यह प्रकट करता है कि देवी अम्विका की मूर्ति स्थापित करने का चलन वहां १२ वी शताब्दि तक था।

प्रसंगवश जिनसेन ने सौराष्ट्र के नाम की उत्पत्ति की श्रोर एक नया संकेत किया है। इसके पहले तक सौराष्ट्र की उत्पत्ति 'सु + राष्ट्र' से मानी जाती थी श्रोर वह सौराज्य के श्रथ में लिया जाता था। (J. A. S. B., 1873 p. 105; N. L. Dey's Geographical Dictionary) जिनसेन का उसको 'सौराणामधिमंडल' के नाम से उल्लेख करना यह दर्शित करता है कि उस देश के पुराने रहवासी सम्भवतः इस कारण से कि वे सूर्य की पूजा करते थे, श्रपने को सौर कहते थे श्रोर उन्होंने वहीं नाम उस देश को भी दिया।

यही वदनावर या प्राचीन वर्धमानपुर वह नगर भी होना चाहिये जहां कि शक ८५३ में जिनसेन के १४८ वर्ष पश्चात् हरिषेण ने अपने कथाकोप की रचना की। यह अच्छी तरह ज्ञात है कि उस समय तक मध्य भारत और मालवा के राज्य को मिलाकर पूरा उत्तर भारत गुर्जर प्रतिहार भूपालों के आधिपत्य में आ गया था। उन नरेशों में से विनायकपाल सन् १३१ या श० ८५३ में राज्य कर रहा था और ठीक उसी वर्ष में कथाकोष की रचना हुई थी। यद्यपि इन सम्राटों का आधिपत्य सौराष्ट्र तक फैला हुआ था फिर भी, जैसा कि प्रमाणित है, वराह राजाओं का राज्य उस पान्त में बना ही रहा जैसा कि हुझाल से प्राप्त श० ८३६ के धारणीवराह के ताम्रपट्टों से स्पष्ट है। यदि हरिषेण ने वराह राजाओं की राजधानी बढवान में अपनी रचना की होती तो वे कम से कम अपने सम्राट् के साथ ही साथ प्रान्तीय राजा का उल्लेख करना भी न भूले होते। इससे भी यह स्पष्ट होता है कि बढवान वह स्थान नहीं है जहाँ कि कथाकोष की रचना हुई।

यदि जिनसेन के वर्धमानपुर की समता बदनावर से ठीक सिद्ध होती है तो यह जिन-सेन द्वारा उल्लिखित दूसरे स्थान की समता बैठाने में भी सहायक होना चाहिए। यह स्थान दोस्तिटका है जहाँ कि जिनसेन ने अपना हिरवंशपुराण पूरा किया और जिसकी खोज करने का प्रयत्न न पं० प्रेमी जी ने और न डा० उपाध्ये ने किया है। बदनावर के पश्चिम में कोई बारह मील की दूरी पर दोतिरया नाम का एक गाँव है। यही स्थान मुमे उस दोस्त-टिका का अर्वाचीन रूप प्रतीत होता है, जहाँ कि जिनसेन ने अपने वर्धमानपुर छोड़ने के समय तक अपूर्ण हरिवंश की रचना पूरी की थी। इस नये नाम की पुराने नाम से जुलना करने पर मुफ्ते यह भतीत होता है कि पहला नाम दोस्तरिका रहा होगा। यह नाम पहले उमके पूर्व की ख्येर बहती हुई नदी वागेडी को दिया गया होगा जो कि इतनी गहरी होगी कि 'भुनाओं से पार की जाया। उसके सवाध से गाव भी उमी नाम से पुकारा जाने लगा होगा। या फिर उस प्राम का यथार्थ नाम द्वितटिका रहा होगा, पीछे वह दोतटिका में बिक्रत हुआ और फिर उसका धान्त सस्कृत रूपान्तर दोम्तटिका हुआ। इस नाम की सार्थकता यह हो सकती है कि गान के दोनों तरफ नदी किनारा है, क्योंकि यह गाव गाही और बागेडी दो नदियों के मध्य बसा है। माही गाव से एक मील की दूरी पर बहती है और इसी में नागेड़ी नदी गाँव से कुछ दूर जाकर मिली है। दोतिरया के विषय में लिबते हुए मञ्चाल जी लोडा ने मुक्ते निमा नुसार लिख भेजा है

"दोतिरिया बदनावर से पश्चिम दिशा में १० मील की दूरी पर है। गाव के पास बागेड़ी नदी बहती है खीर एक मील नी दूरी पर माही नदी नदती है। बागेड़ी जुछ दूर जारूर बोरहा के पास गानी में मिली है। दोतिरिया के पास माही नदी जो है उसके पश्चिम तरफ गुजरात वा पूर्व की तरफ मालग की सीमा की शुरूयात मानते हैं।"

इस भाति दोतरिया श्रमी भी मालवा श्रीर गुजरात की सीमा पर है।

# क्षसम्पुतास्य चरित्र [ ले॰-श्रीयुत व्यगरचन्द नाहरा ]

कन्नड्, तामिल, श्रपभ्रंश, श्रौर हिन्दी इन चार मापाख्रों का सादित्य दिगम्बर सम्प्रदाय द्वारा रचित बहुत ही महत्वपूर्ण एवं भारनीय साहित्य में अपना एक विशेष स्थान रखने योग्य है। तामिल साहित्य के सम्थन्य में प्रा० चक्रवर्नी की पुस्तक छंप्रेजी में प्रकाशित हुई थी त्रीर उसके कुछ हिस्से का हिन्दी मापान्तर छनेकान्त में प्रकाशित हुआ था। कन्नड़ जैन साहित्य के सम्बन्ध में कुछ लेख छनेकान्त एवं जैन सिद्धान्त भास्कर छादि में प्रकाशिन हुए थे पर उनका परिवर्द्ध न कर के एक स्वतन्त्र पुस्तक निकालना श्रत्यन्त श्रावश्यक है। साहित्य के सम्बन्ध में भी कई लेख अवस्य प्रकाशित हुए हैं पर अपन्नंश साहित्य का इतिहास जो कि भारतीय भाषात्रों के श्रध्ययन के लिए बहुत ही महत्वपूर्ण श्रीर उपयोगी है, बहुत शीघ्र ही प्रकाश में त्र्याना चाहिये। हिन्दी भाषा में दिगम्बर साहित्य बहुत विस्तृत है छोटी वड़ी सहस्राधिक रचनाएँ दि० विद्वानों द्वारा रचित हिन्दी मापा में पाई जाती हैं। पर वहुन वर्ष पूर्व प्रेमीजी ने हिन्दी जैन साहित्य का इतिहास प्रन्थ प्रकाशित किया था उसके परचात् कोई सन्दर रचना अभी तक प्रकाश में नहीं आई। कई पत्रिकाओं से ज्ञात हुआ कि इस विषय में एक दी विद्वान् काम कर रहे हैं पर मेरे नम्र मतानुसार उनका वह प्रयास जैसा ठोस चाहिए नजर नहीं श्राता। दिगम्बर भएडारों की छानबीन जब तक साहित्य के इतिहास का लेखक . स्वयं न कर ले तब नक केवल प्रसिद्ध थोड़े से प्रन्थों का विवेचन कर देने मात्र से ही पूरा इतिहास नहीं कहा जा सकता। पं० परमानन्दजी ने कुछ भंडारों की खेाज अवब्य की है पर ख्यमी तक तो मुकम्मल सूची भी नहीं वन पाई है अतः दिगम्बर समाज का सब से हैं पहला कर्तीव्य है कि ८-१० विद्वानों को भारत के विभिन्न स्थानों के दिगम्बर भएडारों के छाबस्यक विवरए। सह सूची तैयार करने के लिये नियुक्त करे और उनकी खोज के आधार से दिगम्बर जैन प्रन्थ--सूची प्रकाशित की जाय। वीर-सेवा-मंदिर-सरसावा द्वारा इसका प्रयत्न चाळ है पर वह इतनी मंद गित से चल रहा है कि वर्षों में मी जैसा चाहिये कार्य होना संमव नहीं प्रतीत होता; इस मुहद् कार्य में एक दो विद्वानों के लगने से ही काम नहीं चलेगा, श्रतः कार्य की गुरुता पर विचार कर पाँच-सात विद्वान् तो इसी एक कार्य के लिये वर्ष भर के लिये रोके जाँय, यह बहुत हीं आवश्यक है उसके बाद अपभ्रंश एवं हिन्दी जैन साहित्य का इतिहास लिखा जाय तो ज्यादा सुन्दर होगा पर इसी घीच में भी यदि ये प्रन्थ प्रकाशित किये जाँय तो उनके लेखकों को उचित है कि वे श्रमी तक जिन २ मंडारों की सूची वन चुकी है—दिल्ली, जयपुर श्रादि के मंडारों का स्त्रयं कुछ महीने रह कर श्रन्वेवण कर के (प्रन्थों को स्त्रयं देख के फिर उसे ) प्रकाशित करें अर्थात् जितने प्रन्थों का अभी तक पता चला है उनके विषय में तो आवश्यक जानकारी छूटने न पावे और भूल भ्रान्ति न रहे यह ध्यान में रखा जाय। किसी भी प्रन्थ को

स्वयं जॉच पडताल किये बिना बूसरों के देखा दंवी लिख देने में भूल और आन्ति होने की पूरी समावना रहती है जिसका एक ताजा उदाहरण इस लेख में दिया जा रहा है। अनेकान्त वर्ष ४ श्र० ८ में महागुनान चरित्र का रचना काल सं० १६०६ घरनाया है पर बिशेष विचार करने पर इसका समय स० १९०९ ही चचित जान पडता है। इस मन्य का सिहान परिचय इस लेख में दिया जा रहा है।

### ग्रन्थ-परिचय

ब्रह्मगुलाल चरित्र एक ऐतिक्षासिक कान्य है इसमें पद्मापती पुरानल जाति के ब्रह्मगुलाल नामक दि० सुनि का चरित्र २४ राखों में दिया गया है। खडों के ब्रह्म में जो निदेश किया गया है उससे माय के निपय का मनी मीनि परिचय हो जाता है ब्रह्म खपड़ों के नाम निर्देशात्मक उल्लेख नीचे दिये जाते हैं—

- १ इति ब्रह्मगुलालचरित्रे मध्येश पुर शोमा रूप प्रथम प्रमाव ।
- २ ,, कर्मभूमि उतिपति, वशस्थापन निधि घरनन।
- ३ ,, सोमबरा में बनिकवृत्ति प्रहन, पद्माजलेदुरजार श्रस्य तिनमें पारीन की होनि टांपे में बास, प्रग (दिगर I) हक्ष उनपति बरनने उत्तीया सिंध (मधि)।
- ४ इड बाहिर गमन, मह परिवार दाह, हड आगमन राजसम्मान, राजद्वार निवास नर ननी चतथम सथे।
- ५ इहुविनाह राज्य उपाय निचारन बहुरिउपाय करन निध विनाह सरनन रूप पचमसिध।
- ६ दपति काममीग, प्राजन्म अस्य, सरीर सीमा वर्नन छट्टी सिंध।
- प्रदागनान वानकीहा, विद्यानाम वरना रूप ( सप्तमस्थि ) ।
- ८ भनेक ह्वांत धारन प्रवर्ति यहुति यहुजना यरजन थको प्रह कारजि प्रति धरन 'प्राप्टम स्थि।
- ९ । ह प्रवर्ति तथा विबन्ह विध वनन नवम सिध ।
- १० । सत रति त्र'गमन महिमा बहुरि शहागुना । स्त्राग मरनन वरननरूप (दस)म सथि ।
- १९ बद्यागुलान शिघ, रू म करन समाप्रयेशी, राज्यपुत्र मरन बरान रूप !
- १२ बद्धगुलान सोच हि प्रवर्ग प्रशोत्तर सवाद द्वादशम स्वि।
- १३ तजा 'नेग, 'रती व वनतें उपसम, बहुरि सती राजा सो मुनि स्वाग पेरफ बचन, ग्राज प्रमान फरन बरननरू। तेरम प्रमाव।
- १४ तजा निषट बुनामा सुनि रेप धारन ब्राहेश महातुनान श्रंगीशर, प्रश्नान बुटुवी जन मध बरनन रूर चौरम संवि।

मरथ माहि सुम श्वारज सेत, मध्य देश तामहि छवि देत । सुरमर की दिल्ला दिश जोय कार्लिंग की उत्तर होय ।हा सुर देश के निकट निहार, टांची नाम वर्से पुर सार ।

श्रमेतान्त वर्ष ४ श्र० ८ के पू० ४०२ से ७६ में वेहनी के सेठ के हुने के जैनमिटर के मन्यों की सूनी प्रसारित हुई है उममें "महा गुनान वरित्र—कि नुप्रति प्रधावती पुरवाल, हिन्दी पदा पत्र ३२ (रचना स्तर्ग वी० १६-६" छपा है। मुक्ते मन्य के नाम से उसके ऐतिहासिक होने की समानना प्रमीत हुई था दिही जाने पर उक्त मन्य को ऐता तो मापा खादि की च्यान में रखते हुए वह मन्य स० १,२०६ का नहीं है, ऐसा प्रमीत हुआ तथा उसके ऐतिहासिक होने की समानना ठीक ही निक्ती खत निशेष श्रम्यपम कर महागुतान के सम्यन्य में ऐतिहासिक जानकारी प्रकट करने की इच्छा हुई और मीयुन् पन्नानान जी जैन अपनान हारा प्रति मगाके इन लेल में इस प्राय के सम्यन्य में विशेष प्रमारा दाला जा रहा है श्रव भीपनाला जी का में आमारी हु।

ऐतिहासिक साहित्य निर्माण में दि० विद्वानों की ख्येचा देतास्वर निद्वानों ने खिक लहन रत्ना है थात देतास्वर समाज में विस्तृत पट्टावनिय, ऐतिहासिक सस्कृत कान्य, प्रवप, मापामें रास, चीवइ, मास, धवलगीत, इसी प्रकार तीर्थों के इतिहास के मन्त्राप में भी तीथमानार्थ, चैत्यपरिपाटी, सप यात्रा वस्त्वन, स्वनगित विविध ऐतिहासिक सामगी यहुत ही विशाल परिमाण में पाई जाती है तब निमन्त्रर ममाज म इस प्रकार के साहित्य का अमान सा नजर खाता है। हिन्दी मापा म दि० दिद्वाना द्वारा रचित कान्यों में अग्रानिय माहित्य मसार में आई कथानक का ही पना था श्रव अस्तुनान चरित्र की उपाध्य गरहत की वात है यदापि यह माथ समकामयिक पव विशेष पटनापूर्ण माय नहीं है किर भी एक नई जानकारी प्राप्त होने के कारण महत्व का है क्लाय की दिष्टी में भी माथ सादर है।

# जैनाचार्य ऋषिपुत्र का समय और उनका च्योतिष-ज्ञान

ि त्ते - भीयुत न्याय-उयोतिप तीर्थं पं ः निचन्द्र शासी, माहिण्यरव ]

जैनाचार्य ऋषिपुत्र च्योतिष के प्रकाएड विद्वान् थे। इनके वंशादि का सम्यक् परिचय नहीं मिलता है, पर Catalogus Catalagorum में इनके सम्बन्ध में बनाया गया है कि "This is Kraushtuki, The son of Garga." इमसे स्पष्ट है कि यह जैनाचार्य गर्ग के पुत्र थे। जैनाचार्य गर्ग ज्योतिषशास्त्र के प्रकाएड विद्वान् थे। खमी हाल में जब में पटना खुदाबख्शखाँ पिन्तिक लाइन्नेरों में गया था तो मुक्ते वहीं इन्हों गर्गाचार्य का एक ज्योतिष-प्रन्य "पाशकेवली" नाम का मिला है। यद्यिष यह प्रन्य ख्रत्यन्त ख्रग्रुद्ध है, पर इसमें जैन ज्योतिष पर पर्याप प्रकाश पड़ता है। उसके ख्रन्त में जिखा है कि—

''जैन श्रासीज्ञगद्वं द्यो गर्गनामा महामुनिः। तेन स्वयं निर्णीते यं सत्पाशात्रकेवली॥ एतज्ज्ञानं महाज्ञानं जैनिपिभिषदाहृतम्। प्रकाश्य शुद्धशीलाय कुलीनाय महात्मना॥

शनौगुंहिलकां दत्त्वा पूजापूर्वकमघवाकुमारीं भव्यास्थासने स्थापियत्वा पाशको ढालाप्यते प्रश्नाच्छुमाशुमं त्रवीति—इति गर्गनामामहर्पिविरचितः पाशकेवली सम्पूर्णः॥"

इन पंक्तियों से स्पष्ट हैं कि गर्गाचार्य ज्योतिपशास्त्र के वहें मारी विद्वान् थे, इसिलये बहुत कुछ संमव है कि इन्हों के वंश में श्राचार्य ऋषिपुत्र मी हुए हों। लेकिन निश्चित प्रमाण के अभाव में उनके वंश का निर्णय करना ज़रा टेढ़ी स्वीर है। जैनेतर ज्योतिष-प्रन्थ, वाराही-संहिता श्रीर श्रद्धुतसागर में इनके जो वचन उद्घृत किये गये हैं, उनसे इनकी ज्योतिष सम्बन्धी विद्वत्ता श्रीर समय निर्णय पर पर्याप्त प्रकाश पड़ता है। ज्योतिषशास्त्र के विभिन्न श्रक्तों में से श्राचार्य ऋषिपुत्र ने निमित्तशास्त्र—शक्तुनशास्त्र श्रीर संहिताशास्त्र—प्रहों की स्थिति द्वारा भूत, मविष्य श्रीर वर्तमानकालीन फज्ञ, भूशोधन, दिक्शोधन, शल्योद्धार, मेजापक, भायाचानयन, गृहोपकरण, गृहप्रवेश, उत्कापात, गन्धवनगर एवं प्रहों के उद्यास्त का फल श्रादि बातों के प्रतिपादक शास्त्र का प्रणयन किया है। Catalogus Catalagorum में इनकी एक संहिता का मी उत्लेख है। उसमे बताया है कि "ऋषिपुत्र संहिता—quoted in Madanaratna." श्र्यांत् मदनरत्न नामक प्रंथ में ऋषिपुत्र संहिता का उत्लेख है, पर भाज वह प्रंथ उपलब्ध नहीं है। जैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा में कई संस्कृत प्रन्थों के सूचीपत्र

(Catalogues) हैं, उनमें किसी में भी श्रापिपुत्र सहिता का नाम नहीं हैं, इससे माळून पहता है कि वह अमून्य निधि नध्यप्राय है ।

मारतीय ज्योतिपशास्त्र के इतिहास पर स्टिपात करने से माल्स्म होगा कि शकुनशास्त्र स्त्रीर सहिताशास्त्र का प्रचार इस्त्री सन् की अर्था शानान्द्रों और १९ वी शतान्द्री के सच्च में विशेषस्य से हुष्णा है। इस मान में स्ततन्त्र प्राया ते गिरो हो गये पर एक विषय के कई समझ प्रंथ तथा माण्य मी लिये गये, जिनमें ब्याज के पत्र दो चार ही उपनाच है। स्वाचार्य प्रायपुत्र के ब्रान्यत उपनाच उढराएं। से पत्रा बनाता है कि इनके भी उपर्युक्त विषयों के बई प्रम्य थे, लेकिन अभी तक उनका यक निमित्तशास्त्र ही उपनाच हुखा है, जिसका प्रकाशन एव सम्पादन प० वर्षमान शास्त्री शोजापुर ने क्या है। वाराही सहिता और अद्भुतसागर में प्राप्त इनके विपुन उद्धराणों स स्पष्ट है कि इन्होंने सरहान और प्राप्तन होनों हो माणाओं में प्राप्त इनके विपुन उद्धराणों स स्पष्ट है कि इन्होंने सरहान और प्राप्तन होनों हो माणाओं में प्राप्त इनके विपुन उद्धराणों स स्पष्ट है कि इन्होंने सरहान और प्राप्तन होनों हो माणाओं में प्राप्त इनके विपुन उद्धराणों स

जनाचाय म्हिपियुन के महरवर्ग्य उद्धरण बुह्तसिहिता की महोत्तनी होता में हैं और महो एन ने बृह्जातक भी श्रीम में अपने सम्प्रन्य में यताया है कि 'कारगुनस्य हिजीवायामित-सावा गुरोिदिं। यायद्यादिमिते शाके कुनेय विश्वतिमेवा।" अर्थान् शक ८८८ में बृह्जातन्त्र भी दोका रची है, तथा बृहत्सिहिता की होका इमस भी पहले बनाई गई है। सहिता भी दौना में इन्हों। आर्थनट, पणाद, कारयम, क्यिन, नगाँ, पाराशर, बनमद्र, खिप्युन, महाबहु आदि कई जैनाजैन आचार्यों के ययन वर्ष्णन किये हैं, इस होना से रण्ट मानूम पहना है कि महोत्तन ने कानने प्यत्यार्थों प्राय सभी सहिताकारों की रचनाओं का अध्ययन कर उक्त श्रीका जिस्सी हैं। आ्राचार्य खरियुन के यचन राहुचार के प्रतिपादन में निम प्रकार वर्ष्णून किये गये हैं—

> यावनोऽ शान प्रसिन्धेन्दोष्ट्यन्यस्तमेति या। सावकोऽ शान् पृथिच्यान्तु सम एत दिनाशयेन्।। चन्देयेऽन्तमये यापि स्पैस्य मद्द्य मनेत्। सदा नृपमय दिगान् परपकाय चारामम्॥ चिर गृद्धाति मोगार्की सत्र वा प्रमा यदा। इत्यात् स्नोतान जनपदान् वरिष्ठाध्य जनाधियान्॥ मैध्यान् सन्तान जनपदान् वरिष्ठाध्य जनाधियान्॥ मैध्यान् सत्र जीवन्ति नराश्यान्युफ्तेन वा। मयदुमिसरोनीद्य सार्योद्यन्ते प्रनाम्यसः॥

खपर्यक्त पद्य आचार्य ऋषिपुत्र के नाम से अद्भुतसागर के 'राहोरद्भुतवार्तः' नामक अध्याय में "श्रथ चिरप्राससर्वप्रासयोः फलम् तत्र ऋषिपुत्रः" इस प्रकार लिख कर दो स्थानों में उद्धृत किये गए हैं। इन उलोकों में "शस्यैनं तत्र जीवन्ति नरा मूलफलोदकैः" इतना और अधिक पाठ मिलता है। इन्हीं पद्यों से मिलता-जुलता वर्णन इनके "प्राकृत निमित्त-शास्त्र" में हैं; पर वहों की गाथाएँ छाया नहीं हैं। अस्तु, उपर्युक्त कथन से इतना स्पष्ट है कि आचार्य ऋषिपुत्र महोरपत्त के पूर्व अर्थात् शक सं० ८८८ के पहले विद्यमान थे और शक सं० की ८ वीं तथा ६ वीं शताब्दी में इनकी रचनाएँ अत्यन्त लोकाहत थीं। सर्वत्र उनका प्रचार था। इसका एक सवल प्रमाण यह भी है कि शक सं० १०८२ में राजगद्दी पाने वाले मिथिलाधिपति महाराज लक्ष्मण्योन के पुत्र महाराज ब्रह्मलसेन द्वारा शक सं० १०९० में संग्रहीत अद्भुतसागर में वराह, युद्धगर्ग, देवल, यवनेश्वर, मयूरचित्र, राजपुत्र, ऋषिपुत्र, ब्रह्मगुप्त, वलमद्र, पुलिश, विष्णुचन्द्र, प्रभाकर आदि अनेक आचार्यों के वचन संग्रहीत हैं। अतः यह निर्विवाद सिद्ध है कि आचार्य ऋषिपुत्र का समय शक सं० की ९ वीं शताब्दी के पहले है; पर विचारणीय वात यह है कि कितना पहले माना जाय।

आचाये ऋषिपुत्र के समय निर्णाय में मारतीय ज्योतिपशास्त्र के संहिता सम्बन्धी इतिहास से बहुत सहायता मिलती है, क्योंकि यह परम्परा शक सं० ४०० से विकसित रूप में है। वराह-मिहिर ने, जिनका समय लगमग शक सं० ४२७ के माना जाता है, वृह्जातक के २६ वें अध्याय के ५ वें पद्य में कहा है कि—'मुनिमतान्यवतोक्ष्य सम्यग्वोरां वराहमिहिरो किचरां चकार।", इससे स्पष्ट है कि वराहमिहिर के पूर्व संहिता और होरा सम्बन्धी परम्परा वर्त्तमान थी। इसीलिये उन्होंने वृह्जातक में मय, यवन, विष्णुगुप्त, देवस्वामी, सिद्धसेन, जीवक्षमी, सत्याचार्य आदि कई महिपियों के वचनों का खराइन किया है। संहिताशास्त्र की प्रौद रचनाएँ यहीं से आरम्म हुई है। वराहमिहिर के बाद कत्यार्णवर्मा ने शक सं० ५०० के आस-पास सारावली नामक होरा प्रन्थ बनाया; जिसमे इन्होंने वराहमिहिर के समान अनेक आचारों के नामोत्लेख के साथ कनकाचार्य और देवकीर्त्तिराज का भी उत्लेख किया है। संहिता संबंधी अनेक बातें सारावली में पाई जाती हैं; इस काल में अनेक जैन और जैनेतर आचारों ने संहिता शास्त्र की प्रौद रचनाएँ स्वतन्त्र रूप में की हैं। इन रचनाओं की परस्पर जुलना करने पर प्रतीत होगा कि इनमें एक का दूसरे पर बड़ा मारी प्रभाव है। उदाहररा के लिये गग, वराहमिहिर श्रौर ऋपियुत्र के एक-एक पद्य नीचे उद्धृत किये जाते हैं:—

१ यह प्रतिष्ठानला के रचियता प्रमाकर देव मालूम पडते हैं।

र यह ग्राचार्य जैन मालूम पडते हैं; मुक्ते सन्देह है कि यह प्रसिद्ध देवसेन स्वामी ही तो नहीं हैं?

यह ग्राचार्य नमस्कार माहान्य के रचियता मालूम पड़ते हैं।

शराशोखिनपर्णामो बदा मत्रति भास्कर तदा मत्रति समामा, घोरा रुधिरकर्दमा ॥

--- 2727

शशिरुधिरनिमे भानौ नम स्थले भवन्ति समामा ।

—यराहमिहिर

ससलोहिनएणहोत्ररि सङ्गण इत्ति होइ णायन्त्रो । सगाम पुण घोर खग्ग सुरो णिवेन्द्रे ॥

—ऋषिपत्र

इसा प्रकार चन्द्रमा से प्रतिपादित फ्ल में भी बहुत ध्यनों में समानता भिनती है। छृष्टिपुत्र के निमित्तराख्य का चन्द्रप्रकरण सहिता के चन्द्राचार डाप्याय से लगमग भिनता जुनता है। इस प्रकार के फल प्रतिपादन की प्रक्रिया शुरु स० की ५ ६ वीं शतान्त्री में प्रचलित थी। युद्धरार्ग के निम्न पण निमित्तराख्य को निम्न गायात्रों से एक्ट्स मिनते हैं—

> कृप्णे शरीरे सोमस्य शूद्राणा ववमादिशेत्। पोते शरीरे सोमस्य वैदयाना उधमादिशेत्॥ रक्ते शरीरे सोमस्य राज्ञा च वधमादिशेत्।

-- यृद्धगर्ग,

विष्पाण देइ भध बाहिरएको तक्षा खित्रदेई। पीनो टात्तिवणास धूसरवएको य वयसान ॥५८॥ किंत्रको सुद्द विणासो चित्ततत्त्रक्षेय हनद्द वर्यदेङ। हिंद्यतिस्सत्रवएको सन्त्रम्थिय पाहिदो चदो॥३९॥

—ऋषिप्रश्न

चपर्युक्त सुननारमक निर्वेचन का ताराय यही है कि सिहताकाल की प्राय सभी रचनाएँ भिकातो जुलती हैं। इस धान के लेएकों ने ाबीन वार्ते यहत योदों कही हैं। तथा फन प्रतिपादन की प्रणाली भो गिखत पर श्राष्ट्रित नहीं है, क्वल महीं के वाह्य निमित्तों को देखरर फन पताया गया है। इस काल मे मौम, दिव्य, ब्यौर ब्रम्तरित्त, इन तीन प्रकार के निमित्तों का निरोप रूप से वर्णन किया है। यथा—

दिव्यान्सरिक्त मौमं तु त्रिविध परिकीर्त्तितम् ।

--श्रद्भासागर, पृ॰ ६

वराहीसहिता में इन तीनों िामचों के सम्बाध में लिखा है कि "मौम चिरस्विरमव तच्छा-विमिराहत शामसुरीत । नामसुद्धीत भृदता सर्रत रिल्ला वद्दालेके रुष्ण्यसी अकार आवर्ष ऋषिपुत्र ने "जे दिट्ठ भुविरसण्ण जे दिट्ठा कुह सेणकत्ताणं। सदसंकुलेन दिट्ठा नफ्र सिट्ठा ग्रेस प्रणाणिषया।" इत्यादि वर्णन किया है। तात्पर्यं यह है कि संहिताकाल की इस प्रकार की रचनाओं का समय ईस्वी सन् की ५ वीं छौर ६ वीं शताब्दों है, क्यों कि इस काल का संहिता का विषय ज्योतिष-शास्त्र की ममझता की दृष्टि से श्रविकसित रूप में है। हाँ, वराह मिहिर की रचनाएँ अवदय परिमार्जित हैं। वराह मिहिर से पहले की रचनाएँ संचित्र स्त्र में लिखी गई थीं, पर ७ वीं शताब्दी से इन प्रन्थों पर टीकाएँ लिखना श्रारम्भ हुआ है तथा इस विषय की विस्तृत रचनाएँ भी प्रारम्भ हुई हैं। श्रतः ऋषिपुत्र का समय संहिताकाल को शताब्दियों में है। इनकी रचना की संचित्रता को देख कर श्रनुमान होता है कि इनका समय वराह मिहिर से पूर्व होना चाहिये।

श्राचार्य ऋपिषुत्र के नाम से श्रद्भुतसागर में जो निम्न इलोक श्राये है, उससे इनके समय निर्णय पर श्रीर मी श्रधिक प्रकाश पड़ता है—

गर्गशिष्या यथा प्राहुस्तथा वक्ष्यान्यतः परम् । मौममार्गवराहर्ककेतवो यायिनो प्रहाः । श्राक्रन्दसारिगामिन्दुर्ये शेपा नागरास्तु ते । गुरुसौरवुधानेव नागरानाह देवलः ॥ परान् धूमेन सहितान् राहुमार्गवलोहितान् ।

इन पद्यों में गर्गशिष्य और देवल इन दो व्यक्तियों के नामों का उल्लेख किया गया है। यहां गर्गशिष्य से आचार्य को कौन अभिन्नेत हैं ? यह नहीं कहा जा सकता, पर द्वितीय व्यक्ति देवल की रचनाओं को देखने से प्रतीत होता है कि यह वराहमिहिर से पूर्ववर्ती हैं। क्योंिक अद्भुतसागर के प्रारम्भ में ज्योतिप के निर्माता आचार्यों की नामावली कालक्रम के हिसाव से दी गई प्रतीत होतो है। इसमें वृद्धगर्ग, गर्ग, पाराशर, विशष्ठ, वृहस्पित, सूर्य, वादरायण, पीलुकार्य, नृपपुत्र, देवल, काइयप, नारद, यवन, वराहमिहिर, वसन्तराज आदि आचार्यों के नाम दिये गये हैं। इससे ध्वनित होता है कि आचार्य ऋषिपुत्र देवल के पश्चात् और वराह-मिहिर के पूर्ववर्त्ती हैं। दोनों की रचना पद्धित से भी यह भेद प्रकट होता है। क्योंिक विषय प्रतिपादन की जितनी गम्भीरता वराहिमिहिर मे पाई जाती है, उतनी उनके पूर्ववर्त्ती आचार्यों में नहीं।

यदि Catalogus Catalagorum के श्रनुसार श्राचार्य ऋपिपुत्र के पिता जैनाचार्य गर्ग मान जिये जायँ तब तो उनका यह समय निर्विवाद सिद्ध हो जाता है; क्योंकि गर्गाचार्य वराहिमिहिर से बहुत पूर्व हुए हैं।

### श्राचार्य ऋषिषुत्र का पोतिष-झान

थाचार्य ऋषिपुत्र फलित ज्योतिय के चिद्वान् ये गिश्ति सम्याधी इनसी एक भी रचना का पना ध्य तर नहीं लगा है तथा इनकी उपनाथ रचनाओं स भी इनरी गणिन विषयर विद्वता का पता नहीं चनता है। इन्होंने जिस्तर ग्रामक ज्योतिय म स कवल सहिता विषय के ऊपर ही रचनाएँ की हैं। प्रारम्भित रचनाएँ होने के कारण विषय की गम्मीरता नहीं है, पर हो। मो सुब्रह्म में सहिता के सभी विषयों का प्रतिपारन विवा है। शहनशास्त्र के भी ये निर्माण हैं, इन्होंने व्यपन निमित्तशाख में पृथ्वी पर दिलाई का वाले, चाहारा में दृष्टिगीचर होते. वाले श्रीर निमान प्रकार के शाद सुनाई पड़ने बाले, इन तीन प्रवार के निमित्ती द्वारा परनापन षा अच्छा निरूपण क्या है। ग्रायपुत्र ने श्राप्ताश सम्बन्धी निमित्ता को बतात हुए तिया है कि "सूरोदय ऋच्द्रमणे चंद्रममस्कित्रमगहचरिय। त पन्द्रिय णिमित्त सत्य आएसिंह कुणह ॥" ऋर्यात सूर्योदय के पहले और सूर्यात के पीड़े चन्द्रमा, नजर और भाराख्रो प माग को देख कर कर कहना चाहिये। वर्षीत्यात, दमोपान, राजीत्यात, जन्हीत्यात, गांध वीरात इत्यादि श्रनेक बलातो क शुमाशुमन्त्र का बहा सुन्दर प्रश्नेन दिया है। श्रापाय शर्यप्रत के निमित्तशास्त्र में सब से बड़ा महत्त्रवर्ण विषय 'सेषयोग' का है। इस प्रकरण में नक्तत्रातुमार वर्षा के फन का धन्छ। विनवन किया है। "प्राचार्य िसन है कि प्रथम पृष्टि फ़तिका नएत्र में हो तो अनाज की हानि रोहियाँ म हो तो देश का छानि, मृगशिय म हो तो सुभित्, प्राहा में हो तो सरहर्शब्द, पुनर्वेसु मे हो तो एर माह शुद्धि, पुत्र मे हो हो सेष्ठ वर्षा, श्राद्येषा में हो तो ऋत्र हानि मधा और पुत्रापात्त्वा म हो तो सुमिल, उत्तराफ्तान्युनी और इस में हो तो मुमित श्रीर मना प्रमत्रा, निशासा श्रीर श्रनुराधा में हो ता अन्यधिक वर्षा, ज्येष्ठा में हो तो वर्षा की कभी, मून में ही तो पर्राप्त बश पूर्वोपाडा, उत्तरापाड़ा श्लीर धरण में है। ते। कच्छी वपा, धनिष्ठा, शर्नासपा, पूर्वामाद्रपद खीर न्तरामाद्रप. म है। ते। श्राधिक वृद्धि और समित्त एवं रेवरी, श्राटिवनी और मरात्री में है। नी पर्राप्त वृद्धि के साथ अप्त मात्र श्रेष्ठ रहता है स्त्रीर प्रजा सब सरह स सुख प्राप्त बरती है। बारागी-महिना की मही रंगी टीका व बढ़रण में सनगरय शुरु, गुन के पन या प्रतिवादन व्यविषुत का बढ़ा गहरारून दै, क्यांकि वहीं गुरु आक की नगय राष्ट्र स कन बननाया गया है। इसस उत्तर कामाधारण मोर्तित हान का बातुमान सहस्र में हा किया जा सकता है । इहें सुयग्रहण और शाहमहरा था भी मान था, पर इन्हों। शिषः उनसा पटा हा दानाता है। आज वे गणित का सुइनताओं में बर् बार्यरियत थे - महेच म इपना ही बहना पवान है।या कि य संटियासाख के गुन भूत विषयों स सम्बद्ध परिचित थे।

# तत्त्वार्थसूत्र की परम्परा .

[ भाग १९ किरण २ से धार्ग ]

[ ले०— न्यायाचार्य श्रीयुत पं० दरवारी ताल जैन, कोठिया ]

१ निर्युक्तिकार भद्रवाहु ने दशवैकालिक निर्युक्ति में वाह्य तथें के निम्न ६ मेद गिनाये हैं—१ त्र्यनशन, २ उन्नोदर, ३ वृक्तिसंख्यान, ४ रसत्याग, ५ कायक्लेश त्र्योर ६ संलीनता। जैसा कि उनकी इस गाथा से प्रकट है:—

> श्रग्सग्भूगोत्रिरिया वित्तीसंखेवगां रसचात्रो । कायिकतेसो संलीग्या य वज्मो तवो होइ ॥

भद्रवाहु द्वारा वर्णित वाह्य तपों के ये छहों भेद श्वेताम्बर श्रुत के ही श्रनुसार हैं। व्याख्यापज्ञप्तिसूत्र में इसी प्रकार ६ भेद वतलाये है। यथा—

श्रग्रासम् ऊगोयरिया भिक्खायरिया य रसपरिचाश्रो । कायिकलेसो पिडसंलीग्रया वज्भो तवो होई ॥ —स्याख्या प्र० श्० २५ उ० ७ सू० =०२ ।

परन्तु तत्त्वार्थसूत्रकार निम्न प्रकार से ६ भेद गिनाते हैं : --

''श्रनशनावमौदर्यवृत्तिपरिसंख्यानरसपरित्यागविविक्तशय्यासनकायक्लेशा वाह्यं तपः।'' —तत्त्वार्थसूत्र १-११।

इनमें निर्युक्ति स्रोर श्वे० श्रुतसम्मत 'संलीनता' तप नहीं है, किन्तु उसके स्थान में 'विविक्तराय्यासन' है। यद्यपि हरिभद्रस्रिने 'संलीनता' के इन्द्रियसंलीनता, कपायसंलीनता, योगसंलीनता स्रोर विविक्तचर्या ऐसे चार भेद वतलाए है, पर इन चार भेदों में भी विविक्त राय्यासन नहीं है। यह तो स्पप्ट करने की जरूरत नहीं है कि विविक्तचर्या द्वारा भी विविक्तराय्यासन का ग्रहण नहीं किया जा सकता है क्योंकि विविक्तचर्या दूसरी चीज़ है स्त्रोर विविक्तराय्यासन स्रलग चीज़ है। स्त्रतः स्पप्ट है कि तत्त्वार्थस्त्रकारने श्वे० श्रुतसम्मत 'संलीनता' तप को स्त्रपने उल्लिखित बाह्य तपों में स्थान नहीं दिया है स्त्रोर इस तरह हम यहाँ भी उन्हें भद्रबाहु की तरह श्वे० श्रुतका स्त्रमुसर्ता नहीं पाते हैं।

५. निर्यु क्तिकार ने उत्तराध्ययन निर्यु क्ति में 'ऋरई श्रचेल इत्थी' कह कर 'ऋचेल परीषह' बतलाई है। उत्तराध्ययन सूत्रों (पृ० ८२) में भी 'श्रचेल परीषह' ही दी गई है। परन्तु तत्त्वार्थसूत्रकार ने 'श्रचेल' शब्द के स्थान में 'नाग्न्य' शब्ह को रखकर श्रचेल

रिषट् की स्थानापन्न 'नाम्य परीषह' कही हैं। यद्यपि श्रचेल और नाम्य में कोई भेद नहीं है, प्रास्मा में नाम्य के श्रथे में ही श्रचेल राज्द को रखा था और मन महाबोर ने श्रचेलक धर्म का ही उपटेश निया था', परन्तु 'श्रचेल' राज्द के स्थान में 'नाम्य' राज्दकी रखना क्यों श्रावरम्म श्रीर इस्ट समम्मा गया ? श्रीर यह परिवर्तन कम और कैसे हुआ ? इस सम्बप में एक बहुत बड़ा महत्वपूर्ण इतिहास द्विपा हुणा है जो यहाँ खास ध्यान देने योग्य है और डेद दो हजार वर्ष की स्थिति को जानने के निये प्रेरित कम्ता है।

भगवान् महाबीर के उत्तरवर्ती जैनाचार्यों ने 'अधेल परीपर' में प्रयुक्त 'अचेल' शब्द को 'सर्वथा वस्त्ररहितता'--'णक भी बन्न का न होना' के अर्थ में व्यवहृत किया था। भ० महावीर ने स्वय भी वस्न नहीं रखा था और वे नम ही विचरे थे, इस बात को श्वेतास्वर परम्पा भी स्वीनार फरती हैं। इन्द्र हारा प्रवच देवदृष्य वस की जो कलना की जाती है वह भी उनके लिये अनैन्छिक और अएपकालिक (लगमग एक वर्ष उन्छ महीने) स्वीकृत की गई है। इससे इतना स्पष्ट है कि मगवान् महावीर की परम्परा अचेलक्य धर्म को ही पोत्साहन देती थी और उसीका त्राचरण करती थी। ज्यों ज्यों समय बीतता गया रयों त्यों साधुवर्ग में कालदाप के प्रभाव से शिथिनतायें स्त्रीर कमजीरियाँ पैदा होती गई । ये शिथिलतायें श्रीर कमजोरियां यहाँ तक बड़ी कि नम रहना वडा कठिन और लजाजनक पति होने लगा। जित्त साधुत्रों ने पूर्ण निर्मन्थता को पालन करने में अपने की अस-मर्थ पाया उ होने एक कौपीन का महरा अनिवार्य और अपरिहार्य कर लिया। होते होते वह वस्न भी निर्मन्थता में सम्मिलित हो गया श्रीर श्रागम तथा सूत्रों में प्रयुक्त 'श्रचेल' रान्द का अर्थ भी बदल दिया गया-- 'अनुत्रा कत्या' की तरह 'अचेल' का अर्थ 'ईपद चेल 'त्रचेल' श्रर्थात् 'त्ररूपचेल' कर लिया गया। परातु जो साधु म० महात्रीर की शुद्ध निरपवाडिक परम्परा के पक्षपाती बने रहे वे 'श्रचेलक' का श्रथं सदा चेलरहित ही करते श्राये । इसी परम्परा में कुद्र ही समय बाद श्राचार्य उमान्वाति हुए उन्होंने देखा कि 'श्रचेल' शब्द तो श्रन्ट श्रीर भान्ति जनक हो गया है श्रीर उसकी दोनोंही तरफ सींच-तान की जा रही है। श्रत उस राद के स्थान में नदर्शक किसी दूसरे स्पट राज्य का ही मयोग करना श्रम श्रावश्यक है, जिसने ग० महावीर की परम्परा पूर्यत निरम्बादरूप में ही सरिवन रहे और वर्तमान साधुवर्ग में कुछ सुभार हो । यह विचार कर उन्होंने 'श्रनेका राज्य के स्थान में श्रस्यात स्पष्ट और निर्धान्त 'नाराय' राज्य का व्यवहार किया । हम देखते हैं कि श्रापम श्रीर सूत्रों में मयुक्त 'श्रवेल' के पर्यायवाची के रूप में 'नाग्य' शब्द सर्व भयम श्रा० जमान्वाति के तत्त्वार्थसूत्र में ही मिलता है जो न केवल मगवान महाधीर की निरपवादिक परम्परा का पोषक है बल्कि दिगम्बरत्व का सर्वथा समर्थक है।

<sup>)</sup> देखो, प॰ कैलाराच्या जी, ति॰ मा॰ रचित भगवाय महाबीर का श्रवेखक्य धर्में। नामक , हैक्ट, की जैनमय चौरासी मधुरा से प्रकट हुआ है।

हमें दु:ख है कि कई शताब्दियों के बाद इस स्पप्ट 'नाग्न्य' शब्द की भी खींचतान की गई है और उसकी श्रचेल शब्द जैसी ही दशा की गई है। नवमी, दशमी शताब्दी के विद्वान् सिद्धसेन गणी' कहते हैं कि 'निरुपकरणता का नाम नाग्न्य परीपट नहीं है जैसा कि दिग-म्बर और भौतादिमत वाले स्वीकार करते है। किन्तु श्रागमोदित नाग्न्य का ब्रह्मा इप्ट होना चाहिये। त्रागम में रजोहरणा. मुखविनका त्रादि तीन, चार, पाँच, नव, दम और वारह प्रकार की उपिध निर्दिष्ट है; त्रादि । हमें कहने दिया जाय कि जो श्रभी हाल में श्रीविजयलच्यि सूरीश्वर जी ने 'तत्त्वन्याय विभाकर' नामक स्वरचित अन्थ प्रकट किया है उसमें श्रचेलस्थानीय 'नाग्न्य' परीपह न रखकर घ्यवल परीपह दी है ख्रौर उसका श्रर्थ 'सदोपवस्तादिपरिहारेगाल्पम्ल्याल्पवसाविभिर्वत्तनगवस्त्रपरीपदः' किया है तथा टीका में (पृ० १७४) 'एवख सर्वथावसत्वशृत्यतायामवस्तपरीपहत्वं निराकृतम्' ऋह् कर 'सर्वथा वस्त-रहितता' अर्थ का निषेध एवं खराइन किया है । ग्राज 'अचेल' या 'अवस्न' अथवा 'नाग्न्य' का अर्थ अल्पचेल, अल्पवम, या अल्पमूल्य के वस कोई भी निष्पन्न समभादार व्यक्ति नहीं कर सकता। किन्तु साम्प्रदायिक मनोवृत्ति सबकुछ करा देती है। यह कोई आश्चर्य की वात नहीं है। प्रकृत में हमें यह कहना है कि 'अचेल' शब्द जब भ्रष्ट हो गया और उसके छार्थ में भ्रान्ति होने लगी तो छा० उमास्वाति ने उसके स्थान में नमता-सर्वथा वस रहितता अर्थ को स्पष्टतः बहुगा करने के लिये 'नाग्न्य' शब्द का प्रयोग किया। इससे यह विदित हो जाता है कि तत्त्वार्थस्त्रकी परम्परा क्या है ? श्रीर उसकी रचना किस पर-म्परा के श्रुत के श्राधार पर हुई है ? श्रर्थात् तत्त्वार्थस्त्रकार नाग्न्य समर्थक परम्परा के है और उनका तत्त्रार्थसूत्र 'नाम्य' प्रतिपादक श्रुत के आधार पर रचा गया है, सचेल नहीं।

६. निर्युक्तिकार ने लोकान्तिक देवों के १ भेद वतलाये है जो श्वेताम्वर आगम के अनुकूल है। निर्युक्तिकार की वह १ भेदों को वतलानेवाली गाथा निम्न प्रकार है:—

सारस्तयमाङ्चा वगही वरगायि गद्दतीयाय। तुसिया अन्वादाहा अभिगचा चेव रिहा य।

—- श्रावश्यक निर्यु ० गा० २१४।

परन्तु तत्त्वार्थसूत्रकार लौकान्तिक देवों के = ही भेद वतलाते हैं। यथा---'सारस्वतादिःयवडन्यरुग्गनदेतीयतुषिताच्यावाधारिष्टाशच ।"---४-२५

१ 'नाग्न्यपरीयहस्तु न निरुपकरणतेय दिगम्बरभौतादिवत्। किंतर्हि ? प्रवचनोक्तिधानेन नाग्न्यम् । प्रवचने तु द्विप्रकारः कत्पः —िकनकत्पः स्यिवरकत्पश्च ।... तत्र यः पाणिपात्र लिधस-ग्पन्नस्तस्योपधिरवश्यंतया रजोहरणं सुखवस्त्रिका च । कल्पप्रहणात् त्रिविधश्चनुविधः पंचिवधो वा । प्रतिप्रह्थारिणस्तु नवप्रकारोऽवश्यंतया, कल्पप्रहणात् दशविध एकादशिधो (द्वादशिवधो) वा उपधि-रागमाभिहितः एवंविधं नाक्त्यमिष्टम्' —सटीक तत्त्वार्थाधिगम स्० ए० २२१।

यत्रि रवेताम्बरस्त्रपाठ में ६ भेद गिनाये गये मिलते हैं पर म्बय श्री प० सुनवतालत्ती श्रादि रवेताम्बर विद्वान् स्त्रगत 'महनो' पाठको 'पीठे से मिलत हुआ।' वननाते हैं ! दूसरे, जिस माप्य को वे म्यय स्त्रकारका स्त्रोपन मानते हैं उसमें भी श्राठही भेद निदिष्ट है 'नव नदीं' । इससे महट हैं कि स्त्रकार की मान्यता = भेदों की हैं जो रवेताम्बर श्रुत के श्रुत्रुत्त नहीं हैं । वयोक्ति स्वे० श्रुत म ९ भेद माने गये हैं।'

ये कुछ उदाहरण म्बस्प निर्मु किकार, भटनाटु श्रीर उमाम्बाति के मध्य में मतभेद स्वक वार्ते हैं जो एक दूसरे की भिन्न परम्पा की निर्माक हैं। श्रीर स्पष्ट बनला रही है कि जहाँ भद्रमुट्ट स्वेलश्रुत—स्वेताम्बर श्रुतुसार चलते हुए मिलते हैं वर्डो श्राचार्य उमा-स्वति उनसे मिन्न मन स्वतं हुए पाए जाते हैं। पेमी हालन में यह कहना कि वे स्वेताम्बर परम्पा में हुए हैं श्रीर उनका तस्वार्यस्त स्वेलश्रुत क श्रोधार पर बना है, बहुत ही स्वित्त और भान्न है। यदि तस्मार्यस्त के निप्पन विद्वान् गहरा श्रन्त परीक्षण्य करें तो वे हसी निप्पर्यंपर पहुँचेंगे कि वह दिगम्बर श्रुतके श्राधारपर स्वा गया है श्रीर उसके स्विता दिगम्बर परम्पर के थे।

 <sup>&</sup>quot;वृते मात्रस्वताद्वेऽष्टविधा देवा ब्रह्मलोकन्य पूर्वोत्तरादिपु दिशु प्रवृषिणं भवन्ति यथा सरुवम्।" तरवार्षभाग्य ४---२६।

२ देखो, ज्ञानुवर्मकथा, भगवती चौर स्थानांगादि।

# मिक्रियावतार, डगाहिसूत्रकृति, डपासकसंस्कार और अर्थहणकानपर्यायनिक्षण

जैनाचारों ने संस्कृत, प्राकृत, अपभ्रंश, फक्कद्र और हिन्द्री स्त्रादि विभिन्न भारतीय भाषाओं में विभिन्न विपयों के असंख्य प्रन्थों की रचना कर जैन-साहित्य के भाएडार को धनी किया है; पर जैन समाज की असावधानता के कारण प्राचीन आचारों की उस थाति की रचा जैसी होना चाहिये थी, नहीं हो सकी है। अब तक अनेक प्रन्थरत्न दीमक और कीड़ों के पेट में चले गये हैं। यदि कटु सत्य न हो तो यह भी कहा जा सकता है कि सहसों प्रन्थरत्न प्रन्थागारों के अधिकारियों की संकीर्णता के कारण नष्ट हो गये हैं, क्योंकि वे इस डर के मारे कि ये प्रन्थ कहीं दूसरों को दिखजाई न पड़ जाय इसिजिये धूप और प्रकाश भी नहीं दिखलाते थे। इस बीसवीं शताब्दी के साहित्यिक उदारता के जमाने में भी इन्छ लोग बाहर प्रन्थ भेजना या तिह्वपय के जानकार विद्वानों को देना अनुचित सममते हैं। इसीलिये जैनसाहित्य से जैनेतर विद्वान अभी भी प्रायः अपरिचित हैं। यो तो इस समय समाज के सौमाग्य से अनेक प्रकाशक संस्थाएँ जैन साहित्य को प्रकाश में लाने के लिये बद्धकटि हैं तथा कई संस्थाओं से अन्वेपण का भी कार्य हो रहा है; जिससे अनेक प्रन्थरत्न प्रकाश में आ रहे हैं। पर व्यवस्थित ढंग से संयोगात्मक कार्य न करने के कारण पूर्ण सफलता नहीं मिल रही है। अस्तु,

गवर्नमेन्ट के विभिन्न प्रन्थागारों से एवं श्रन्य व्यक्तिगत पुस्तकालयों से जो सूचीपत्र प्रकाशित हुए हैं, उनमे श्रनेक महत्त्वपूर्ण श्रप्रकाशित जैन प्रन्थों के नाम श्रंकित हैं। यदि हमारी प्रकाशक संस्थाएँ उन प्रन्थों का श्रन्वेपण कर उनके विषय मे पूर्ण जानकारी प्राप्त कर कार्य करें तो उनका कार्य बहुत हरका हो सकता है। यहाँ "भास्कर" के पाठकों की जानकारी के 'लिये उपर्युक्त प्रन्थों का संचिप्त परिचय दिया जायगा—

A Descriptive catlogue of the sanskrit Manuscripts in the government oriental manuscripts library madras Vol. III, मे कई जैन अन्थों का ब्रुलेख हैं. इस सूची मे केवल कातन्त्र व्याकरण पर ही कई जैन वृत्तियों का निरूपण किया गया है। जैन व्याकरण के 'प्रक्रियावतार' और 'अणिदिसूत्रवृत्ति' इन दो मन्थों का भी परिचय दिया गया है।

प्रक्रियावतार के सूत्रों के संकलनकर्त्ता और वृत्तिकार आचाय नेमिचन्द्र बताके गये हैं। इस प्रन्थ में ६ प्रकरण है—(१) सन्धि, (२) नामनिर्णय, (३) सवर्त्त, (४) प्राद्विधि, (५) मिज-

विधि और (६) छुडिपि । इन फन्य में २०६ ताडपत्र हैं, और प्रत्येक पत्र में ११ पिक्यों है, पत्रों की साइज १४६ '४२६' है, अवश्या जीर्क और प्राय पूर्व है। सम्पादक महोदय ने इस माय के सम्याघ में निता है कि—

"A grammatical treatise of the jainendra school The sutras are herein arranged synthetically and explained in 6 chapters: The author is probably Nemichandra The contents are (1) Sandhi, (2) Nāmanirājaja (3) Savejtia, (4) Prādvidhi, (5) Mijvidhi, and (6) Krd vidhi

ग्रन्थ का प्रारम्भिक भाग--

सर्वेद्वाय नमस्तरमे चीतक्वेशाय शान्तये । येन मन्यातमनदचेतस्तमस्तोमचिकिस्सत् ॥

श्चय प्रत्याक्षास्तेऽनुत्रपूर्वते । श्रद्भण् । श्वम् । पश्चोष् । देशीष् । दवनरक्षणः । स्रमञ्जानम् । ऋसञ् । पदप् । जनगड-शः । राम्षद्वत्रपचटतम् । कपण् । शपस श्च ≍ क ≍ पर् । इल् ॥इति प्रत्याहारस्त्राणि ॥

उक्त च∸

"स्युरत्रयोदशसूत्राणि तात्रत्तद्वातुय धका । पट्चत्वारिंशतो वर्णो अत्याहारस्य सङ्गद्दे ॥३ति॥ सर्वो वर्णो ऽतित्युज्यते । तत्त्यसम् १

सालेतादि ॥१॥ इता सहीच्चार्यमाणी वर्श्वसमुदायो वादिमृतस्तन्मप्यपविवाना सहो (हा) भवनासमा सह ।

प्रन्य का व्यन्तिम भाग---

¥

पादाश्या हियते इनै पादहारव । गनेन सुद्यते गनयोपक , श्रत्र कर्मार्थ्य । परोहक । मन्सि हमोऽपि । मनोदर्तीति गोहरी । मनोदर्यननयोरतिषनस्य प ॥ पुण्पिकामाक्य---

इति प्रक्रियायवारे शृद्धिधिष्पष्टससमाप्त ।

कि बाजी चतुरानन किमयबा बाचश्वति किन्नसी; विधाना निमबस्सदस्सदनस्माचादनन्त किन्न । इ.च. संसदि साध्य नम्मुदिवास्मसे(दो)रते सादर; बिङ्गुप्नवर्त<u>ीम् वन्त्र</u> मश्ति व्याच्यानमाठन्तति n

# श्ररिकुठारावासविद्यानन्दोपाध्यायप्रपौत्रदेवरसमिपजा लिखितमिदं भवति ।

डपर्युक्त अवतरणों से पता चलता है कि यह वृत्ति पूज्यपाद विरचित जैनेन्द्र व्याकरण के सूत्रों पर ही लिखी गयी है, क्योंकि प्रत्याहार सूत्र जैनेन्द्र व्याकरण के ही हैं। इस सूची से यह भी स्पष्ट है कि इस वृत्ति में 'स्वस्यामान्योत्परोऽणुदित्' 'स्वस्थानिक्तयं स्वम्' 'श्राकालोऽ-चप्रदीपः' इत्यादि सूत्रों के उपर विशेष विवरण लिखे गये हैं तथा प्रन्थान्तरों के उद्धरण भी विषय को स्पष्ट करने के लिये दिये गये प्रतीत होते हैं। व्याकरण सम्बन्धी शंका समाधान भी दिये गये हैं। शब्दों की व्युत्पित्त कृदन्त प्रकरण में विशेषक्ष से सममाई गई है। इस वृत्ति के रचियता प्रस्तुत नेमिचन्द्राचार्य प्रसिद्ध सिद्धान्त-चक्रवर्ती हैं या अन्य ? इसका निर्णय गुरुपरम्परा देखे विना नहीं किया जा सकता है, अतः मूल प्रति के अभाव में रचियता के विषय में कुछ कहना आन्ति युक्त होगा।

# उगादिस्त्रवृत्ति

सूचीपत्र में इस नाम की दो प्रतियाँ भिन्न-भिन्न जैनाचाय्यों की वर्ताई गई हैं। एक प्रति के रचियता इवेतान्वर आचार्य दुर्गसिंह हैं और दूसरी के कत्तों का पता नहीं है, पर अनुमान यही है कि इसके कर्ता दिगम्बर जैनाचार्य हैं। पडली प्रति मे ४६ ताड़पत्र हैं, प्रति पत्र ९ पंक्तियाँ हैं और साईज १५× हैं इच्च है, इसकी लिपि कन्नड़ और भाषा संस्कृत है। इसका प्रारम्भिक भाग निम्न है—

नमस्कृत्य गिरं भृरिशाव्दसन्तानकारणम् । उणादयोऽभिधास्यन्ते बालव्युत्पत्तिहेतवे ॥

क्रवापाजिमिस्विद्साध्यशूहसिनजिनचिरिभ्यउण्। एभ्यो घातुभ्य उण् प्रत्ययो भवति। उणादयो भूतेऽपि। भूते काले घ्रपि शब्दाहर्तमाने भविष्यति च।

### अन्तिम भाग-

शब्दानामानन्त्याद्व्युत्पत्तिर्द्ध (नैॅवह) इयते येपाम् ॥ तेषां विद्यौः कार्या मान्यो (न्यै) घीतोस्ततः प्रत्ययान्ताम् ॥

### सन्धिवाक्य--

उणादि समाप्तः ! श्रीशान्तिनाथाय नमः । श्रीमद्कलङ्कमुनये नमः । श्रीचन्द्रप्रम-मुनये नमः ।

> कालयुक्तिसमे मासे स्येष्ठे तत्प्रतिपत्तिथौ। उगादिवृत्तिर्वित्तेयमादप्पेन विलिख्यते॥

### द्वितीय प्रति--

इस चणादित्त्रमृत्ति के रचयिता दिगम्बर जैनाचार्य हैं। इसमें ९७ ताइपत्र हैं, प्रति पत्र १० पिक्तों खोर २९६ ४२६ साइज है। इसकी मापा संस्टत ख़ौर लिपि फन्नड है। इसकी ख़्रासा ख़त्यन्त जीर्ज-दीर्ज यताई गई है।

### प्रारम्भिक भाग---

प्रणम्य जिनमास्य तमक्षानध्या तमेदिनम् । चणादिलज्ञणः वस्ये रुदिनैगमसिद्धये ॥ सम्प्रतीत्यधिष्टस्योच्यते

ख्णादयो महुनामिति । के पुनक्णादय इत्यत इदमारभ्यने—इवापितिमिस्यद्विसाय्यरूप्य
छण् । रा इत्येतेभयो दु(धातु)भ्य छण् इत्यय (प्र) स्यो (स्ययो) ममति । करोतिति
कार —शिस्पी । झाद्मणादीना शुश्रूण करोनीति कार , तत्तावरमारकुनानरज्ञकापिता
कार महारा —शुश्रूणकुनसुन्मायोतनाय कुत्साजानयोरिति के सति कारका इति ममनित । अथवा
छणादय (सप्रदानापादा) नाभ्यागन्यत्र कारके इति वचनान् वृद्धायपि मनित । शिल्विय्यापारे
झाद्मणादिम नियते नियुज्यते इति कार । वाति गाययतीति वायु —गायवह । पीयते तैनेति
पायु —प्रपय , अपान च । जयद्यनेन "याधीनित जायु —श्रीपपम् । अथवा जयति
इत्यासामिति जायु —पितम् ।

### थन्तिम भाग--

लोकनास्त्राविरुद्धाना राज्यानां सिद्धिरिष्यने।
स सन्मनिषिमि॥
संज्ञास्यानः अञ्चय साध्ययस्यात्वया (इच प्रस्यया ) परे।
स्रायेशः नियारनुष यमेतन्द्यारम्युश्यारिषुः।।
सम्प्रदानमपादानकरशाधिकरशे उमे।
साम कम च कर्ता च सनका विद्धि कारकम्॥।

#### सन्धिवाक्य---

×

इत्युक्तादिषु पश्चमः पारस्समामः । र्सवनः . . .

× × × (मी) समार्गजादरितपाथा । यात्रसमजादन्यसुरात्व पूर्वमत्र सुत्रि कीविमहान्व ॥ शिष्यस्तस्य महाङ्क्ले प्रविमले रत्नत्रये स्थापितः । श्रान्तो न्याकरणादिशाम्त्र [।].....ले तत्रापि संलग्नवान्। सोऽमो (भू) त्पिष्टतिनर्भलो गुणनिष्धः.....

उपर्युक्त उद्धरणों से स्पष्ट है कि यह वृत्ति पर्याप्त विस्तृत और महत्त्वपूर्ण है। इसमें शब्दों की व्युत्पत्ति अर्थ सिहत बहुत सुन्दर ढंग से वतलाई गई है। इसके कर्ता के सम्बन्ध में कुछ भी पता नहीं है, पर इतना स्पष्ट है कि यह दिगम्बर जैनाचार्य की कृति है।

## उपासकसंस्कार

इस प्रनथ के कर्ता आचार्य पदानन्दी हैं। इसमें ८ ताड़पत्र हैं, प्रत्येक पत्र में ७ पंक्तियाँ हैं, कन्नड लिपि और मापा संस्कृत हैं। पत्रों की साइज १०३ ×१६ हैं, प्रति पूर्ण और जीर्ण-शीर्ण है। इसमें मोत्तमार्ग पर चलनेत्रालों के कर्त्तव्य का निरूपण किया गया है। सम्पादक ने इसके सम्बन्ध में लिखा है कि—

On the duties of those who walk in the path of righteousness as propounded in jainism: by padmanandin.

## ग्रन्थ का प्रारम्भिक भाग---

श्राद्योजिनो नृपः श्रेयान् व्रतदानादिपूरुपौ।

एतदनो(न्यो)न्य सम्बन्धे धमेस्थितिरमूदिह्॥

सम्यग्हण्ट्याय चारित्रित्रतयं धमे उच्चते।

मुक्तिपन्थास्स एव स्यात् प्रमाणपरिनिष्ठितः॥

रत्नत्रयातते, मार्गे सञ्चरन्ति न ये जनाः।

तेषां मोच्चपदं दूरं मवेदीर्घतरो मवः॥

सम्पूर्णदेशमेदाभ्यां स धर्मो द्विधा मवेत्।

श्राद्यो भेदे च निर्प्रन्था द्वितीये गृहिणः स्थिता॥

सम्प्रत्यपि प्रवर्तेत धर्मस्तेनैव वर्त्मना।

तेनैतेऽपि च गण्यन्ते गृहस्था धर्महेतवः॥

### अन्तिम भाग---

श्रन्तस्तत्त्वं विशुद्धात्मा वहिस्तत्त्वं दयाङ्गिषु । द्योसम्मेलने मोत्तः तस्माद्दितय.....।

क्सभ्यः कर्मकार्येभ्यः पृथम्भूतः चिदारमण्मः । आहमान-भावयेनित्यः नित्यानन्दपदप्रदम् ॥ , इत्युपाक्षसरकारः कृतः <u>श्रीपद्मनित्नाः ।</u> , वैपामेतद्गुरान न्तेया धर्मोऽतिनिर्मलः ॥

#### सन्धिवाक्य---

#### इत्युपासकसस्कारस्समाप्त ॥

"'दिगम्बर जैन म यकर्ता छौर उनके मन्य" पुनक में ।श्री प० न्नाधूरामजी मेमी ने पाँच पद्मानित् नाम के खाचायों का उन्लोद किया है—जिनमें भ्रथम पद्मानित् मुडलपुर निवासी 'चिलकासिद्धान्तन्वाद्म्याधूरिं' के रचिवता बताये हैं, दूसरे पद्मानित् नित्सपी पद्मानृत्यचित्रातिका, चरणसार (प्राञ्चन), धर्मरसायन (प्राञ्चत) छौर जन्यूत्रीय प्रवृत्ति (प्राञ्चन) के रचिवता हैं, तीसरे पद्मानित् (स्वाराक्त)—(ति० सं० १३६०) यह्माचार श्वाराधना समह परमात्मप्रकारा डीका, निचयह (वैद्यक), आपकाचार, किलकुर्ये पाद्मवनाय निवान, अनन्तकथा, -और रक्तप्रवश्य के रचिवता हैं। चौथे पद्मानित् चर्णस्तेट मामवासी 'सुन घरराम्युद्यापन के रचिवता हैं और पाँचवें पद्मानित् वपदेशासृत के रचिवता बताये गये हैं। प्रस्तुत पद्मानित् कीन से हैं यह नहीं कहा जा सकता हैं, पर अनुमान यह है कि प्रस्तुत उपासक सस्कार हो तो उपदेशास्त नहीं हैं ? स्पाकि विपय दोनों का जगमन एक सा ही है।

### श्चर्यव्यञ्जनपर्याय निरूपण

इस प्रस्तुत म य में ६ ताइपन बताए गए हैं, प्रत्येक पन में ८ पिक्यों हैं। साइज ११हुँ×११ इन्स है, लिपि फलड और भाषा सस्क्रत है। मन्य पूर्ण और व्यवसा जीएं शीए हैं। मन्य के उद्धरणों से पता पलता है कि इसमें अथपर्याय और व्यवस्तपर्याय का यहा सुन्दर क्यांन दिया गया है। इसके क्यों के सम्यन्ध में इह मी पता नहीं है, सूचीपन्न के सम्पादक ने लिखा है कि—"A work on the principal of jain philosophy' इससे अधिक इस मन्य के बारे में प्रकाश नहीं ढाला गया है।

#### ग्रन्थ का प्रारम्भिक भाग---

यस्यातुमहत्तो दुराग्रहपरित्यक्तात्मरूपात्मन । सर्द्रच्य चिद्रचित्रिकात्तविषय स्वैसवैरमीङ्ग्ण गुणै ॥ सार्थव्यक्षनप्रयेषेः स मम यक्षानाति दोधस्समम्। तत्सन्यस्वमशेपकर्म्ममिद्धरं सिद्धापरं नोनि वः॥१॥ स्यूलोच्यक्षनप्रयोयो वानाम्योऽनक्ष्यरः स्थिरः। सूक्ष्मः प्रतिक्षण्यंसी प्रयोयश्रार्थसंक्षकः॥२॥ धर्मोधमनमःकाला श्रर्थपर्यायगे।चरः। च्यक्षनार्थेन सम्बन्धात् द्वावन्यो जीवपुदृतौ॥३॥

× × × ×

श्रतः तत्परिणमनं प्रतिच्ञणनवीमाव इति क्तो नोक्तमाशावरेरिति नाशङ्कनीयम्ः तावन्मात्र-वचने केवलज्ञानस्य गृहीतप्राहित्वानितवृत्तरप्रामाण्यप्रसङ्गस्यानिवारणान् । तथाहि - केवलज्ञानं प्रागेव सर्वद्रव्यपर्यायाम् गृहाति । सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवज्ञस्येनि सूत्रकारवचनान् ।

## अन्तिम भाग--

×

नतु सर्वेपामर्थानां अर्थपर्यायेख परिस्तामनं प्रतिक्सं नवीभावः; तथा च तस्य अपूर्वाय-व्यवसायकत्वाभावादप्रामाएयं स्यात् । स्रतः प्रतिक्स्यनवीभावोऽन्यथा व्याख्यात आशावरैरिति ज्ञेयम् ।

× × ×
सत्तालोचनमात्रिमिटापि निराकरं मतं दर्शनं,
साकारश्विवशोपगोचरिमिति ज्ञानं प्रवादीच्छ्या ।
तेने?ते क्रमवर्त्तनी सरजसां प्रादेशिकं सवतः,
रफूर्ज [य] न्ति (न्ते) युगपत्युनर्विरजसां युष्माकमङ्गातिगाः ॥

जैन-सिद्धान्त-भवन, श्रारा ३०-१२-४१

# में। एक, डी. वेठंकर एम, ए, का महत्त्वपूर्ण कार्य

हर कोई, जो जैन साहित्य से परिचित है, जानता है कि जैन साहित्य श्रपार है-श्रनेकानेक शास्त्रभडारों में वह विखरा हुआ पड़ा है। समाज के सामने यह प्रश्न हल करने के लिये रोप है कि भड़ारों में कौन रल छुपे पड़े हैं ? इसके श्रातिरिक्त जैन साहित्य के जो प्रनथरत प्रकारा में श्राये हैं, उनका परिचायक प्रथ भी तो कोई नहीं है । हम यह नहीं बता सकते कि हमारे कौन कौन अथ रल उपलाध हैं। इस प्रकार की एक परिचयात्मक सूची तैयार करने का उद्योग पहले कई दफे हुआ। श्रारा के सिद्धात मवन के लिए स्व० श्री देवेन्द्रकुमारजी ने भी यह उद्योग किया था श्रीर श्रव सरसावा के वीर सेवामदिर द्वारा भी इस दिशा में कुछ उद्योग हो रहा है। परन्तु इन उद्योगों का कोई परिणाम श्रभी पकारा में नहीं स्त्राया है-उसके लिए समय स्त्रपेद्धित है ! किन्तु जैन साहित्य के परिच-यात्मक इस महत्वपूर्ण कार्य को एक ध्यजैन विद्वान मौनवृत्ति से गत बीस वर्ष से कर रहें थे ! जो कार्य एक महती सस्था के वरा का था, उन्होंने उसको श्रकेले श्रपने सुदृढ़ कघों पर उठाया ! एक अजैन विद्वान के लिये यह कार्य कितना कठिन है, यह भुक्तभोगी जान सकता है। उस पर वह मराठा विद्वान श्रपने स्वास्थ्य से भी लाचार है-दमा उनकी सताये रहता है। फिर भी उन्होंने अपने अमृत्य समय को सस्कृत श्रीर प्राकृत भाषा के भारतीय साहित्य के उद्धार में लगाया है। श्रनवरत बीस वर्ष के परिश्रम स्वरूप उन्होंने बड़ी साईज के प्रन्ठों में "जिनरत्नकोप" नामक जैन साहित्यप्रथों का परिचायक अमृत्य प्रथ जनता को मेंट किया है। जैन साहित्य के लिये वर श्रनूठी चीज़ है यद्यपि श्रपने विषय का वह पूर्वा प्रथ नहीं है, परन्तु फिरभी वह श्रपने प्रकार का पहला अथ है। उसे प्रो० एच० डी० वेलङ्कर ने सकलित किया है। उसकी समानोचना श्रन्यत्र पगट है, जिससे उसका विशेष परिचय पात होगा । परत यहाँ तो हमें उसके रचयिता मी० वेलइर का सिद्धि परिचय कराना श्रमीप्ट हैं। श्राप का जन्म एक मराठा कुल में ता० १० श्रवतूवर १८६३ को हुन्ना था। श्राप की पार्रिक शिक्षा जिला रलगिरि के दैवरख माम में हुई थी। बम्पई के मराठा हाई स्कूल से आपने सन् १८०६ में मैट्कि पास किया और सन् १८११ में विलसन कॉलिज में आप उच रिक्ता लेने लगे । सन् १८१४ में आप प्रथम श्रेणी के मेजुएट हुए श्रीर भाउदाजी पुरस्कार प्राप्त किया। सन् १८१⊏ मे श्राप एम० ए० ेंद्रेप । उपरात श्राप बरनई निरविद्यालय में सम्झन भाषा के श्रध्यापक नियुक्त हुए श्रीर श्रम सस्कृत विभाग के धान हैं। श्राप वैदिक श्रीर प्राकृत साहित्य के निप्णात विद्वान् हैं। इन विषयों पर आप ने कई पुस्तकों का सम्पादन किया है और कई गतेपशा- त्मक लेख लिखे हैं। अपभंश प्राक्ठत के छंदशास्त्र पर श्रापके मौलिक लेख 'बम्बई यूनी-वर्सिटी के जर्नल' में प्रकट हुए हैं। उसी जर्नल में एवं 'बम्बई की रॉयल एशियाटिक सोसाइटी के जर्नल (१ ६३६) में महाकवि स्वयंभू के 'स्वयंभूछन्दम्' नामक प्रन्थ का श्रापने सम्पादन किया है। सन् १ ६४३-४४ में श्राचार्य हेमचन्द्र के 'छन्दोनुशासन' को भी श्राप उसी जर्नल में सम्पादित कर चुके है। 'वृत्तजाति समुच्चय', 'गाथालच्त्एा', 'चएडकोष' 'कविद्पेणा' श्रोर ऋग्वेद मंडल की इन्द्र विषयक ऋग्वाशों पर श्रापने ज्ञानवर्धक लेख लिखे हैं श्रोर उनका परिचय कराया है। श्रनेक संस्कृत-प्राकृत प्रन्थों की सूचियां भी श्रापने तैयार की हैं। इस प्रकार श्रपना शेष समय वह भारतीय साहित्योद्धार सदश महान् कार्य में विताते हैं।'जिनरलकोष' के कारण जैनसाहित्य-जगत में उनका नाम श्रमर है। निस्सन्देह व्यक्तिगत रूप में उनका यह कार्य श्रपूर्व श्रोर श्राघनीय है। वह चिरायु हो साहित्यसेवा में निमग्न रहें, यही कामना है।

—कामता प्रसाद जैन, एम. आर. ए. एस., डी. एल.

### श्रीजैन-सिद्धान्त-मक्न, आरा

ता॰ १५ १० ४५ को श्रीजैन-सिंहा त मतन, आरा की प्रवन्यकारियी की चैठक एक लम्बे अर्से के बाद श्रीमान, पात्रू वच्चूलालजी जैन रईस की अध्यस्ता मे हुई। अब तक लगमग १२ वर्षों मे श्रीमान पात्रू निर्मलकुमारजी जैन रईस मती का कार्य सुचारुरूप से परते चले आ रहे थे, पर अब आपने कार्याधिकता का खतुमत करते हुए निम्न वक्तव्य देशर नया चुनात करने का प्रस्ताव किया।

जिस समय मैंने इस गुरुतर कार्यभार को खपने हाथों में लिया था, उस समय इस मनन का मापडार श्रीशान्तिनाय मन्दिर के कमरों में था। मैंने श्रानुमन किया कि चढ़ते हुए इस मापडार का निर्वाह खय इस स्थान म नहीं हो सकेगा, अत इसके निये एक विशान इमारत की खावरयकता है। फलत सन् १९२६ में लगमग २५ हजार रुपये की लागन से बर्तमान विशान इमारत थाई गई। इन वर्षों में प० के० मुजयली शास्त्री पुस्तकालयाध्यक्त के पद पर योग्यता पूत्रक काम करते रहै।

इस 'भनत' के दो प्रधान निमाग हैं—प्रधान में मथ प्रकाशन का काय होता है और द्वितीय में मध्यसमह का। प्रधम निमाग स्ते पुरातत्व विषयक जैन मिद्धान्त मास्कर नामक पित्रका लगमग १२ वर्षों से निकल रही है तथा गुनिसुत्रनकाव्य मटीक, हान प्रदीपिका एव सामुद्रिक शास्त्र, वैद्यसार संमह सटीक, तिनोयप्रव्यक्ति प्रधममाग, प्रतिमानेस्समह, प्रशासिसमह और जैन लिट्रेचर इन सामिल मध्यों का प्रकाशन हुआ है। इन मधों के व्यतिस्ति सम् १९१९ में 'भनन के सस्टत, प्राष्ट्रन, परन्तद्र, दिन्दी आदि निमन्न मारतीय मापाओं के प्रधों की सूची तथा सन् १९३३ में 'भनन' के खामेजो प्रधों वी सूची प्रकाशित की गई है। वर्तमान में कामज की कमी के कारण सिक्त 'जैन सिद्धा त-माकर" का ही प्रकाशन हो रहा है, अन्य प्रन्यों के प्रकाशन का कार्य स्थानन प्राय है।

हिवीय विमान के तीन व्यतिमान हैं—प्रथम में इस्तीतित सरहन, प्राहत, फन्नइ, हिन्दी खादि विमिन्न भाषाओं के मायों का समद, हितीय में व्ययुक्त भाषाओं वे मुद्रित मायों का समद, खीर वृतीय में दुसतस्य विषयक सिपके, स्टाम्म, चित्र, मैचलेतुन, वार्ट्न चादि खन्य प्रकार की सामभी का समद किया जा रहा है। इन तीनों व्यतिमानों के सम्बन्ध में कहने के पूर्व इतना और बतना देना खावस्यक समस्ता हैं कि इन वर्षों में ताद्यश्रीय मायों की एक व्यवस्थित विश्विका भी तैयार की गयो है।

```
वर्तमान में प्रथम उपविभाग (इस्त लि॰ प्र॰) के संप्रद का विवस्ण निम्न प्रकार हैं—
                                   दर्शन-
सं० प्रा० (हस्त लि०)
                                         हिन्दी (हस्त लि०)
                                             ३७— इनमें कुछ गटके भी सिम्मिलत हैं
   ९५
                                                  जिनमें प्रत्येक में आठ-आठ. दस-दस
                                                  प्रंथ हैं।
                           धर्म, आचार और नीति
                                        हिन्दो (हस्त लि०)
सं॰ प्रा॰ (इस्त लि॰)
                                             ६५-इनमें कुछ गटके मी सम्मिलित हैं।
    96
                                                  जिनमें प्रत्येक में एक से अधिक
                                                  यन्थ हैं।
                          पुराण एवं पौराणिक-कथाएँ
                                         हिन्दो (इस्त लि॰)
सं० प्रा० (हस्त लि०)
                                             ६५-इनमें कुछ ऐसे गुटके भी सम्मिलित
    ६३
                                                  हैं. जिनमें एक से ऋधिक प्रन्थ हैं।
                                     स्तोत्र
सं० प्रा० (इस्त लि०)
                                        हिन्दी (हस्त लि०)
    ७९ - इनमें २६ गुटके भी सिम्मिलित हैं, ५० -- इनमें अधिकांश ऐसे गुटके हैं,
                                           जिनसे एक से ऋधिक प्रन्थ हैं।
    ं जिनको कुत्त प्रन्थ संख्या १५० के
         लगभग है।
                         पूजापाठ एवं आराधना आदि
                                       हिन्दी (हस्त लि०)
सं अा० (हस्त ति०)
    १२२—इनमें एक से अधिक पूजावाले ५६—इनमें कुछ एक से अधिक पूजावाले .
                                                  गटके हैं।
          २४ गुटके भी सिमालित हैं।
```

सं प्रा (इस्त लि ) हिन्दी (इस्त लि ) । र ६—इनमें अचर शकुनकेवली और २

ज्योतिप

पाराकेवली जैसे मंथों की ही अधिकता है।

|                     | वैद्यक                          |
|---------------------|---------------------------------|
| स॰ प्रा॰ (इस्त लि॰) | हिन्दी (हस्त लि॰)               |
| <b>१</b> ५          | ×                               |
|                     | यत्र-मत्र-ततादि सग्रह 🕆         |
| स॰ प्रा॰ (हस्त नि॰) | हिन्दी (हस्त ति०)               |
| 86                  | ×                               |
|                     | <b>च्याकरण</b>                  |
| स॰ प्रा॰ (हस्त ति॰) | हिन्दी (हसा नि०)                |
| ११                  | ×                               |
|                     | साहित्य (कान्य, कीप, अलकार आदि) |
| स॰ प्रा॰ (इस्त लि॰) | <b>६िन्दी (</b> ६स्त लि॰)       |
| ₹.0                 | 38                              |

गायन, राएडन-भएडन श्रादि निविध विषय

स॰ प्रा॰ (इस ति॰) हिन्दी (इस्त ति॰)

८७- इनमें हुछ गुटके भी सम्मिलित हैं। ४५-इनमें भी कुछ गुटके सम्मिलित हैं। इन प्रायों के श्रांतिरिक्त जैनेतर दर्शन, धर्मशास्त्र, बंभीतप, वैदाक, स्तोत्र एव पजापाठ

इन प्रार्थों के श्रविरिक्त जैनेतर दश्नेन, धर्मशास्त्र, ब्योतिष, वैद्यक, स्तोत्र एव पूजापाठ श्रादि विभिन्न विषयों के २९०२ प्रन्थ हैं तथा साडपत्र पर फलड़ लिपि में लिप्ते गये साइत प्राकुत खौर फलड मापा के विभिन्न विषयों के प्रन्थों की सत्या १८७९ है।

द्वितीय उपविभाग (गृद्धित प्रत्यों के समर्र) का विवरण—इस निमाग में सस्कृत, प्राकृत, कृतव, हिन्दी, गुजराती, वगला, मराठी व्यादि मारवीय भाषाकों के मुद्रित मृत्य तथा व्यमेजी मापा के मुद्रित मृत्य सम्मितित हैं। विषय कृत्यानसार विगत निम्न प्रकार है—

| जैन दशन                       | ÉÉS |
|-------------------------------|-----|
| जैनाचार और धर्मशास्त्र        | 448 |
| वैदिक धर्मशास्त्र श्रौर बाचार | ४३  |
| वैदिक दर्शन                   | 98  |
| थौंद्रदर्शन                   | २६  |
| विविध श्राचार और धमशास्त्र 🕠  | ११६ |
| विविध दर्शन                   | 33  |
| म्गोन .                       | ₹₹  |

|                             |                |         | _          |
|-----------------------------|----------------|---------|------------|
| जीवनी                       | •••            | ર્દ્દધ  |            |
| <b>ज्योतिष</b>              | •••            | ९२      | ,          |
| स्वास्थ्य एवं चिकित्सा      | ••••           | ९०      |            |
| गायन                        | ***            | ४१५     |            |
| खराडन-म्राडन                |                | १०      |            |
| विवरग्पत्रिका               | •••            | २२      |            |
| सूचीपत्र                    | •••            | १५      |            |
| मंत्रशास्त्र                | •••            | १३      |            |
| वंगला साहित्य               | •••            | ११      | <b>\</b> ~ |
| गणित                        | 494            | ዓ       |            |
| श्रमिसाषण्                  | ,              | ৩২      |            |
| कन्नड़ साहित्य              | •••            | ३७      |            |
| नीति ื                      | •••            | १६      |            |
| श्रमिधान                    | •••            | 68      |            |
| पौराणिक कथाएँ               | ••             | ४१      |            |
| शिचा                        | •••            | १५०     |            |
| कला                         | •              | २३      |            |
| राजनीति                     |                | २५      |            |
| सामाजिक                     |                | १८३     | ٦          |
| महिलोपयोगी                  | 9.04           | ५५      |            |
| भापाविज्ञान एवं व्याकरण्    | •••            | १११     |            |
| पूजापाठ                     | ••             | २०२     | •          |
| संस्कृत साहित्य             | ••             | १८३/    |            |
| पुराण                       | ٠٠,            | - ३४१   |            |
| हिन्दी साहित्य              | ***            | ्रथ्यः  |            |
| पत्र-पत्रिकात्रों की फाइलें | •••            | . ૪६૩ ૄ |            |
| यात्रा                      | •••            | ,, १०   |            |
| विज्ञान '                   | ~ "F1 *** ** F | ~ ·३०्  |            |
| गुजराती स।हित्य             | •••            | ું ,१७, | ş          |
| स्तोत्र                     | •••            | १३२     |            |

इतिहास फ़टकर २७२ ४२३

इन मन्यों के श्रतिरिक्त श्रमें जी भाषा के Reference, Philosophy, Religion, Soceology, Philology, Naturalscience, Usefularts Fine arts, Leterature, History, Medicine श्रादि रिययों की कुन पुसर्के २६४५ हैं।

#### वृतीय उपिमाग का विवरण

इस उपविभाग में सिनके, स्टाम्प आदि त्रिमिन्न प्रकार की पुरातस्व साममी संम्रहीत है। सिकों में २०५ ताम्ये के सिन्के, ७४ चादी के सिक्के और कुछ नोट है। इन सिकों में कुद्ध सिक्के किनफ के समय के भी हैं। आठ दस सिक्के हिन्दूकाल के और पौच सात मुस्तिम समय ने महलपुछ हैं।

स्टाम्प समह की तीन चार पुरितकार्ण हैं, जिनमे चीन, जापान, स्याम, वर्मो, इक्रलैयड, हानैण्ड, मत्तास, जर्मन, बलिन, श्राटि विमिन्न स्थानों के निमिन्न स्थार के स्टाम्पो का समह किया गया है। भेचलेचुरा समह में इधर पच्चीस तीस वर्षों से प्राप्त प्राय समी प्रकार की दियासलाइया के लेचुलों का समह है। कार्टून समड में निमिन्न पितकार्थों में प्रकाशित सकेतात्मक मापा की अभिव्यक्ति करने वाले अनेक काटू नो का समह किया गया है। चित्र समह में भारत के प्राय सभी प्रसिद्ध स्थानों के जैन मन्दिरों, मूर्तियों एक तीय चेत्रों के चित्रों के खितिरक्त 'श्रवन्ता' के चित्रों का समह हैं। इन समहों के अतिरिक्त चावन, सरसों, तिन आदि निमन वस्तुओं पर निराये गये लेत्रों का समह हैं।

भनन के श्राय व्यय का ज्यौरा यरावर लिखा जाता रहा है, जो शीधही आँच कर प्रकाशित करा दिया जायगा।

थापने प्रश चक्रारिए। के पदाधिकारी एव सदस्यों की निम्न नामावली पेरा की जो सर्वसम्मति से स्वीकार की गई।

सरसक्त-श्री॰ महारक पण्डिताचार्यं चाहरीर्तिजी महाराज, श्रवणुरेत्युल ।

समापति-श्री० वा० वच्चूना जी जैन रईस, श्रारा।

मनी-भी॰ या॰ धार देनस्प्रमारजी जैन रईस देवाश्रम आरा।

फोपाध्यत्त—भी० षा० सुयोधप्रमारजी जैन रईस "

पुस्तकालयाण्यस् वय उपमत्ती—प॰ नेमिचन्द्र शास्त्रो, न्याय-भ्योतिपतीर्यः, साहित्यरस्र कारा सदस्य—भी० था० यलादेवदामजो सरानगो, कलकता ।

- " भी० **या**० छोडेनानजी सरात्रगी, ,
- " भी० वा० सुपाइर्वदासजी गुप्ता एम० ए० श्रारा ।

सदस्य-श्री० रायसाहव वा० चतुरकुमारजी जैन वी० ए०, श्रारा।

- ,, श्री० वा० देवेन्द्रिकशोरजी जैन जमोन्दार, स्रारा।
- ., श्री० वा० पन्नाचन्द्जी जैन वी० ए०, एल० एल० वी०, स्रारा ।

## श्रागामी वर्ष के लिये निम्न वजट पास हुआ-

१५००) गॉव की श्रामदनी ३५०) 'मास्कर' को श्रामदनी ९५०) फुटकर श्रामदनी

२८००)

९६०) कर्मचारियों का वेतन ।
२००) विजलीवत्ती
१०००) 'भास्कर' की छपाई ।
५००) पुस्तकों के लिये
१४०) फुटकर जिल्द स्रादि की मरम्मत के लिये
२८००)

चक्रेश्वरकुमार जैन, मंत्री—'जैन-सिद्धान्त-मनन' आरा

### समीचास्तम्मः ः

पट्रसपडागम धवला-टीका समन्वित (लुट्रकर घ) ७ वी जिल्द-मूल स्ट्रकर थो भूतर्यात-पुष्परन्त, धवनाटीकाकार श्रीतीरसेनापार्य, सम्पादक डा॰ हीरालान जैन एम० ण० नागपुर, प्रकाराक श्रीम त सेट शिवारयंच लक्ष्मीच द्र जैन-साहित्योद्धारक फड कार्यानय, श्रमरावती (बरार), पृष्ठसप्त्वा २+८+१८+५८९४+५८ और मूल्य दस रुपये।

इस रत्यस में जीवों की प्रह्मणा (१) एक जीव की अपेना स्वामित्व, (२) एक जीव की अपेना काल, (३) एक जीव की अपेना अन्तर, (४) नाना जीनों की अपेना मग-विचय, (५) द्रश्य प्रमाणानुगम (६) ने ने निर्मुण (७) स्पर्शानुगम (८) नाना जीनों की अपेना अन्तर, (१०) मागामागानुगम और (११) अल्पन्दुलानुगम इन ज्यारह अनुयोगों द्वारा माण्णास्वानों में की गई है। अन्य के प्रारम में प्रोफेसर सा० ने भूमिका में 'जीनद्वाण की सत्प्ररूपणा' के ९३ वें सून में सवव पद अपेनित है, इसे सिद्ध किया है। आपने भूमिका म बनाया है कि मूहित्वी की नाइपनीय प्रति में 'सजद' शन्द है तथा प्रथम के प्रकर्णण को स्पष्ट करने के निये मां सजद शन्द का होना परमानदयक प्रतीत होता है। प्रामे प्रस्तावना में ही आप ने उपर्युक्त १९ अनुयोगों के विषय का सिन्तर परिचय हिया है।

प्रत्य के प्रारम्य में नामवन्यन, स्थापनाय घक द्रव्यवन्यन खीर मानव घक इन चारों व चकों के लक्ष्ण भेर प्रभेद सिहत वतनाये हैं। इस बन्धरु-सत्त्वप्ररूपणा में म्पष्ट किया गया है कि जहाँ तक मन, वचन पत्र काय की क्रिया विद्यामान है, वहाँतक सद्य जीव पत्र्यक हैं, केना आयोगी गुण्क्षातवाले तथा सिद्ध ख्य घक हैं। द्वितीय प्रवर्ग्ण खर्यान एक जीव की अपेक्षा स्थामितवाले खरुवीग द्वार में बताया गया है कि मार्ग्णाओं सम्य भी गुण् प्य पर्याय जीव के कौन से मार्गो से प्रगट होते हैं। इसके ध्वनन्तर नरक गति में इकीस, पच्चीस, सत्ताईस, खटुईस खीर कतीस प्रष्टित्वयोगले ध्वेंच स्थानों का, तिर्वेष्ण गति में इकीस चौथीस, पच्चीस, स्वार्थ, प्रमुद्ध मार्गे स्थान करीन प्रकृति गति गी व्यवस्थानों का, मनुष्य गति में वीस, इकीस पच्चीस, स्वार्थ, खटुईस खीर छाठ प्रकृतिवाले न्यारह चत्रवस्थानों का पय देवनाति में इकीम, पच्चीस, सार्वाईस, खटुईस खीर उन्तीस प्रकृतिवाले प्याद चत्रवस्थानों का मग सिहन विनार से निरुपण क्या है। इस प्रकृत्य में मानस्वता चत्रवस्थानों का मग सिहन विनार से निरुपण क्या है। इस प्रकृत्य में में मानस्वता हमें काएड में कई श्रुजों में विश्वपता है।

द्वितीय अनुयोगद्वार—एक जीन भी अपेशासाल में चौदह मार्गणाओं में जीन भी जधन्य और एन्टर मानस्थिति का प्रतिपादन किया गया है। नरकगति और देवगति में आयु मी होनाधिकता निम्नकरण सून से निकानी है— मुह-भूमीण विसेसो उच्छयमजिदो दु जो हवे वड्ही। वड्ही इच्छागुणिदा मुहसहिया होई वड्हिफलम्॥

श्चर्यात—मुख श्रीर भूमि के श्रन्तर में उत्सेध से भाग देने पर जो वृद्धि का प्रमाण हो उसे श्चर्माष्ट से गुणा कर मुख में जोड़ने पर वृद्धि का फल श्राता है। इसे प्रकार श्चाचार्य ने विस्तार पूर्वक एक जीव की श्रपेचा से श्रायु-प्रमाण निकाला है।

वृतीय अनुयोगद्वार में एक जीव का चौदह मार्गणाओं के प्रत्येक अवान्तरमेद से विरह-काल बताया गया है। चौथे में स्नाठ सान्तर मार्गणात्रों का विस्तार से कथन किया गया है। पॉंचर्वे में मार्गणात्रों में जीवस्थान के द्रव्यप्रमाण का निरूपण किया है। छठवें में चौद्द मार्गणानुसार सामान्यलोक, अधोलोक, अर्ध्वलोक, तिर्यग्लोक और मनुष्यलोक, इन पॉंचों के आश्रय स्वस्थान-स्वस्थान, विहारवत्स्वस्थान, सप्तसमुद्घात और उपपाद की अपेत्ता वर्नमान निवास की प्रकृपणा की गई है। स्पर्शानुगम में चौदहमार्गणात्रों की अपेचा से उपर्युक्त पाँचों लोकों के खरथान, समुद्घात छोर उपपाद पदों से वर्तमान और श्रतीत काल सम्बन्धी चेत्र का कथन किया है। नाना जीवें की अपेचा कालानुगम नामक श्रवयोग द्वार में मार्गणानुसार कालप्ररूपणा का कथन किया गया है। इस श्रधिकार में श्राहारक काययोग के उत्कृष्टकाल श्रन्तर्मुहूर्त्त की सिद्धि करते हुए लिखा है कि ' एतथा श्राहारकायजोगीएां दुचरिमसमञ्जो जाव श्राहारकायजोगप्पवेसस्स श्रन्तरं करिय पुणो उबरिमसमए श्राएं। जीवे पवेसियव्या। एवं संखेज्जवारसलागासु उप्पणासु तदो णियमा श्रन्तरं होदि। एवं संखेज्जंतोमुहुत्तसमासो वि श्रन्तोमुहुत्तमेत्तो चेव। कथं गुट्वदे ? उक्कः रसकाला श्रन्तो मुहुत्तमेत्तो ति सुत्तवयणादो ।" श्रर्थात् श्राहारक काययोगियां के द्विचरिम समय तक आहारक काययोग में प्रवेश का श्रन्तर करके पुनः उंपरिम समय में श्रन्य जीवें का प्रवेश कराना चाहिये। इस प्रकार संख्यातवार शलाकाओं के उत्पन्न होने पर तत्प्रधात् नियम से अन्तर होता है। इस प्रकार संख्यात अन्तर्मु हुत्तों का जोड़ भी अन्तर्मुहूर्त्त मात्र ही होता है। इस तरह इस प्रकरण में अनेक विशेषताएँ हैं।

मागामागानुगम अनुयोग द्वार में चौदह मार्गणाओं के अनुसार बन्धकों के मागामाग की प्ररूपणा की गई है। यहाँ आचार्यों ने माग से अनन्तवें माग, असंख्यातवें माग और संख्यातवें माग को तथा अमाग से अनन्तवहुमाग, असंख्यातवहुमाग और संख्यातवहुमाग का प्रह्मा किया है। सिद्धान्तिक दृष्टि से यह प्रकरण महत्त्वपूर्ण है। ग्यारहवें अल्पवहुत्वानुगम अनुयोग द्वार में जीवों का अल्पबहुत्व प्रमाण वताया गया है। इसमें अन्य प्रन्थों से एक विशेष वात यह बताई गई है कि निगोदिया जीवों को वनस्पतिकाय नहीं बताया है। इस प्रकार इस पूरे क्षुद्रकबन्ध में जीवों की प्ररूपणा स्वामित्व आदि ग्यारह अनुयोगों द्वारा मार्ग-णाओं में की गई है।

प्रस्तुत जिल्द का सम्पादन अच्छा हुया है, पर 'मावाय' वा न रहना स्टब्नत है। इससे साघारण पाठकों को तो लाम होता ही था निरोप खाध्याय प्रेमियों को भी पर्याप्त लाम होता। शर्थ में भी एक दो जगह न्यूनना प्रतीन होनी है, पर तो भी सम्पाइन गेष्ठ हुया है। समग्र दक ढा० होरानालभी और सहसम्पादक प० यानचन्द्रजी साधुनादाह हैं। समाज जिन सिद्धा तम मों के देशन के निये तरसता था, आज वे सनमाधारण के खाध्याय के निये उपनच्य हैं। डा० हीरानाजजा का यह साहित्योद्धार कार्य अनुकरणीय है। प्रस्य की इपाई-सकाई सुन्दर है, स्वाध्यायप्रेमियों को इन खनदय मगाना चाहिये।

—मञ् पञ् चन्दायाई , विदुपीरम

न्यायदीपिका (प्रस्तावना-टिप्प्य-श्रन्तुमादादि सहिता)—रचिवता श्रीश्राभनप्रधर्म भूपण यति, सम्पादन चौर खतुबादक न्यायाचाय ५० दरवारी गा जैन 'कोठिया' नैनदर्शन शासी, न्यायतीर्थ, प्रमाराक चीर सेवा-महिर सरसामा, जिला महारापुर, एन्ड सटया १२+१७-१०१+३+२४७ चौर मृन्य ५) रुपये।

यह जैन न्याय का प्राथमिक प्रयहे। इसके अध्ययन स जैन दरीन के अध्ययन में बढ़ी सहायना मिनती हैं, क्योंकि मरन आर बोधनन्य माणा में न्याय के नियय को विश्वहरू एवं से विवेचन करनेताजी यह एक मात्र प्राथमिक छनि है। इसना प्रमाण और नय पा सुग्यहर वर्षोंन अपनी निजी विशेचता रस्त्रा है। प्रायकार ने इसने जागर में सागर' वानी कहावन को विश्वार्थ क्या है। इस प्राय में प्रमाण-लक्षण प्रवारा, प्रयक्त प्रकाश और परोक्त प्रकाश हो तीन प्रकाशों हारा उपर्युक्त नियमों का निर्माण किया है। प्रथम प्रकाश में प्रमाण सशय, विवर्षय, अनम्प्यामाय के लक्षणों के आनिरक्त कींढ, माटू, नैयायिन, मात्रार एवं मीमान्सक आमिमत प्रमाण लक्षणों का बुक्तिपूर्वक रत्यक्षन किया है। अपन मा जैन मान्यता हारा अमीम्द्र सविकत्यक अपूर्ण मार्थी मन्यागान को वी प्रमाण सिद्ध किया है।

हिनीय प्रवाश में बौदों हारा श्रामिन निविष्ट्रिय प्रत्यत एव नैयायिशे हारा श्रामिनत मनिवर्ष प्रत्यत्त की बड़ी सुद्र समागोधना कर जैगाशायों हारा श्रामिमत 'विसद प्रत्यत्त' को सिद्धि की है। व्यागे इसी प्रकरण में झागोत्पत्ति में वर्ष और आलोक का निरावरण कर विषय की प्रतिनियामिका योग्यता की मिद्धि की है। मबस्मिद्धि का संदिन और सुरुष्ट रिपेना तो इन प्रकरण की सुन्य विशेषका है।

एतीय प्रकारा में परोच का लक्ष्य नसह स्मृति, प्रत्यविद्यान, नर्छ, अनुमान और धानान इन पाँची भेरी का विराह बर्धन किया है। ट्रिके 'अन्ययानुपरमन्य' लक्ष्य वा समर्थन करते हुए बीद्यानिमत शेल्य और नैयायिक्यानिमत पाश्यरूप का निरमन बड़ी सुन्दर युक्तियों से संज्ञेष में किया है। इसके अनन्तर अनुमान के स्वार्थ और परार्थ भेदों का कथन हेतु भेदों के उदाहरण, हेत्वामासों का वर्णन, उदाहरण, उदाहरणामास, उपनय. उपनयामास निगमन, निगमनामास आदि अनुमान के अवयवों का अच्छा कथन किया है। प्रन्थ के अन्त में नय का उपसंहार करते हुए अनेकान्त और सप्तमंगी का संज्ञेष में प्रतिपादन किया है। इस प्रकार इस छोटे से अन्थ में न्याय के सभी सिद्धान्तों का बड़ेही सुन्दर हंग से प्रतिपादन किया गया है।

इस प्रस्तुत प्रन्थ का सम्पादन वड़ा ही सुन्दर हुआ है। उदीयमान नैयायिक दर्शन के प्रकार विद्वान् पं० दरवारीलाल जो ने अनेक दार्शनिक प्रन्थों के अनुशील के आधार पर महस्वपूर्ण टिप्पण देकर इसके सम्पादन में चार चाँद लगा दिये हैं। एक अजैन दर्शन के विद्वान् ने इसके सम्पादन को देख कर कहा कि ''मैंने आज ही इस प्रकार की सुन्दर सम्पादित जैन दर्शन की पुस्तक के दर्शन किये हैं। इसके अवलोकन से सम्पादक की अनुलतलस्पर्शी योग्यता का पता सहज में ही लग जाता है", आदि। जिसे जैन दर्शन का जरा भी ज्ञान नहीं है, ऐसा अजैन दर्शनप्रेमी प्रत्येक सज्जन इस प्रंथ की भूमिका से ही जैन दर्शन को दिशा एवं इतिहास का सम्यग्ज्ञान प्राप्त कर सकता है। विद्वान् सम्पादक ने भूमिका में न्यायदीपिका के विपयों का अन्तरंग और विदरंग परिचय तो दिया ही है, साथ ही प्रमाण, धारावाहिक-ज्ञान, प्रामाण्यविचार, प्रमाण् के भेद, प्रत्यन्त का लक्ष्ण, अर्थ और आलोक की कारणता, सांव्यवहारिक प्रत्यन्त, सुख्यप्रत्यन्त, सर्वज्ञता, परोन्त, स्मृति, प्रत्यमिज्ञान, तर्क, अनुमान, अव-यत्रमान्यता, हेतुका लक्ष्ण और भेद, हेत्वाभास एवं उदाहरण आदि का बढ़ाही सुन्दर तुलना-सक विवेचन किया है। उपर्युक्त विपयों के वारे में साधारण हिन्दी मापा का जानकार मी आसानी से जान सकता है। वास्तव में इन विपयों का व्यवस्थित और सुन्दर विवेचन सम्पा-दक्त की अप्रतिम प्रतिमा का परिचायक है।

प्रस्तावना के उत्तरार्द्ध में न्यायदीपिका में उद्घिष्ठित जैनेतर आचार्य शालिकानाथ, उद्यन, दिग्नाग, वामन आदि का दार्शनिक परिचय दिया है। इसके अतिरिक्त उद्घिष्ठित प्रन्थ—तत्त्वार्थसूत्र, आप्तमीमांसा, महामाध्य, जैनेन्द्रच्याकरण, आप्तमीमांसा विवरण, राजवार्त्तिक, न्यायिविनिश्चय, परीचामुख प्रमाणपरीचा, पत्रपरीचा, प्रमेयकमलमार्त्तएड और प्रमाणिव प्रन्थों का उनके कर्ताओं सिंहत समालोचनात्मक परिचय कराया है। इस भूमिका के अध्ययन से उपर्युक्त प्रन्थों और उनके कर्ताओं के सम्बन्ध में पाठक बहुत कुछ जान सकते हैं। प्रन्थ के पिछले भाग में 'न्यायदीपिका' का अनुवाद सरल हिन्दी में दिया गया है। असंस्कृतज्ञ एवं थोड़ी संस्कृत जानने वाले भी इससे पूर्ण लाम उठा सकते हैं और जैन दर्शन की अनेक सूक्ष्मताओं को अवगत कर सकते हैं। प्रन्थ के अन्त में आठ परिशिष्ट दिये हैं, जिन्होंने

इसनी प्रपान्यवा श्रीर भी पढा दी है। सब भिना कर इस प्राय वा सम्पादन पूर्ण मकन पढ़ा जा सक्ता है। बतमान में जैन समाज वो इसी प्रनार के सुसम्पादित प्रन्यों को श्रापदवक्ता है। बीर सेवा-मन्दिर ने इस प्राय के द्वारा कर वहीं कभी की पूर्त की है। इसके लिये सुरतार साठ श्रीर सम्पादक न्यायाचार्य के दरवारीज्ञान जी साधुवादाई हैं। प्रत्येक राज्याय प्रेमी को मगाकर पढना चाहिये। छपाई सक्ताई सुन्दर है।

श्रध्यातमरुमल मार्चायड—स्वावता कविराजमस्त्र, श्रानुनाद्वर स्त्रीर सम्पादक न्याया-धार्व प० दरवारीताल कोडिया, जैनदर्शनशास्त्री, न्यायतीथ तथा ५० परमानाद जैन शास्त्री, प्रस्ताना। लेराक न्य० जुगस्तिरसोर सुल्तार, 'युगबीर', प्रकाशक बीरसेना मन्दिर सरसावा जि० सक्षारनपुर, ष्टुळ सरवा ७८+१०७ स्त्रीर मूल्य १॥) रुपया।

इस प्रं य में मोख एव मोखमार्ग का निरुषण करते हुए सम्यादरीन और सम्यक्षान के निषयमूत जीवादि सप्ततरमें और उनके ब्रांतमत मेर प्रमेरों एम द्रन्य, गुण, पर्याय आदि निषयों का अच्छा सप्टॉक्सण किया है। आध्यात्मिक विषयों को प्रस्ट करने की शैनो यही ही सुन्दर और मार्मिक है। द्रस प्रन्य में चार परिच्छेद हैं, प्रथम परिच्छेद में व्यवहार और निक्षय मोसमार्ग का सत्तेष में सुन्दर ढन स निरुपण है। द्वितीय परिच्छेद में स्पततरव, द्रव्य, गुण, पर्याय एव गुणपर्याय के मेर प्रमेरों का लत्त्य सहित प्रतिपादन हैं। रुतीय परिच्छेद में कीन, पुरत, पर्म, अध्यम ब्यावनात और काल इन छ, द्रव्यों का विलार सहित क्यन हैं। श्रीर चतुर्य परिच्छेद में जीन के वैमादिन मार्ग का सामार्ग दें। वा प्रतिपादन हैं। इस अध्यम व्यवस्थाय और मायव पर विरोध स्वरूप, द्रव्यप धारी, मायव पर में व्यवस्था पर्म अग्र और मायव पर में व्यवस्था पर आत्म कार यह समस्त प्रच आत्मक स्थापन के प्रच लित और प्राप्त कार सामार्ग हैं। प्राप्त के प्रच लित और प्राप्त कार हैं। प्राप्त के प्रच लित और प्राप्ता हों। व्यवस्था हों सामादादि होण विरोट हैं, पाठक इसके साच्याय से समयसारादि प्रचो का सार प्रदेण पर सकते हैं। बार स्था कार प्रच स्था ही आस्तु होण विरोट हैं, पाठक इसके साच्याय से समयसारादि प्रचो का सार प्रदेण पर सकते हैं। आस्तु

इस प्रसुत माथ का सम्पादन उपयुंक विदान ि सम्मीर विद्वा पूर्वक विदा है। प्रत्येष देशोक के सामान्य अने के साथ मात्रार्थ मी दिवा गया है जिसस इस माथ की उप धोगिवा और बद गई है। तुम्तासम्प टिप्पण मी दिये गये हैं। इम सब स्पृथियों के आति रिक्त सुक्तार सा० की प्रातानना न तो इसके सम्पादन में चार चाद लगा दिये हैं। देशा आप की प्रस्तावना ही एक राष्ट्र माथ कलेनर है, इसके क्ष्य्ययन से प्रस्तुत माथ पर माथ-कार कविषर राजमाइ के सम्बन्ध में पर्याप्त ऐतिहासिक सामधी मित्र जाती है। क्षापन प्रसाग परा जम्बूस्तामी चरिया, पञ्चाप्यकों, जाटीसहिता एय इन्दोनिया (विद्वाप) आदि माथीं क इतिहास पर पर्याप्त प्रकार होना है। बात्यत में सुरतार साहब कम यह प्रयक्ष स्नुय और श्रिमनन्दनीय है। सब मिला कर प्रन्थ का सम्पादन सुन्दर हुत्रा है, छपाई-सफाई श्रास्यन्त सुन्दर है। प्रत्येक स्वाध्याय-प्रेमी को, इसे मंगाकर पढ़ना चाहिये।
—पं० नेमिचन्द्र शास्त्री

दिगम्बर जैन-सिद्धान्त-द्र्पेण यानी प्रो० हीरालालजी के आसेपों का निरा-करण (द्वितीय श्रंश) — लेखक : विविध दिगम्बर जैन विद्वान् ; सम्पादक : श्री पं० रामप्रसाद शास्त्री, वम्बई; प्रकाशक : दिगम्बर जैन पंचायत वम्बई और पृष्ठसंख्या : २० + ३३२।

इस पुस्तक के प्रारम्भ में पं० रामप्रसादजी, पं० त्राजितकुमारजी, सेठ सुन्दरलालजी ला० निरंजनलालजी श्रौर पं० उल्फतरायजी के श्रलग-श्रलग वक्तव्य हैं। जिनमें श्रोफेसर सा॰ की शंकाष्ट्रों का समाधान किया गया है। इसके छनन्तर परम पूज्य श्री १०८ छाचाये शान्तिसागर जी महाराज, परमपूच्य स्वर्गीय श्री १०८ छान्।र्य चन्द्रसागरजी महाराज, सर सेठ हुकुमचन्दजी, श्री० प० खूवचन्द्रजी शास्त्रो आदि महानुभावों की सम्मतियाँ दी गई हैं, जिनमें प्रोफेसर सा० की शंकाएँ निराधार बताई गई हैं। इसके अनन्तर पूर्वपत्त के रूप में प्रोफेसर साहव को शकाएँ, जैन इतिहास का एक विलुप्त ऋध्याय, शिवभूत्ति ऋौर शिवाये शीर्षक निवन्ध दिये गये है। इसके आगे न्यायाचार्य एं० दरवारीलाजजी के दो लेख हैं। पहले लेख मे आपने निर्युक्तिकार भद्रवाहु और खामी समन्तमद्र को मिन्न-मिन्न व्यक्ति सप्रमाण सिद्ध किया है ऋौर दूसरे में रत्नकरग्रहश्रावकाचार को स्वामी समन्तमद्र की कृति सिद्ध किया है। पश्चात् श्री १०८ तपोनिधि, राजगरापूज्य अनेक शास्त्र प्ररोता, विद्वद्वर, विश्ववन्द्य पूज्य त्राचार्य कुन्थुसागरजी महाराज का एक लम्बा वक्तव्य है जिसमे प्रोफेसर साहव की शंकाश्रो का विस्तार सहित उत्तर दिया गया है। श्रनन्तर पं० पन्नालालजी सोनी सिद्धान्तशास्त्री, पं० परमानन्दजी शास्त्री, पं० श्रजितकुमारजी शास्त्री, पूज्य क्षुह्रक सूरिसिंहजी एवं पं० भन्मनलालजी तर्कतीर्थ के निवन्ध हैं, इन निवन्धों मे पूर्वपत्त में लिखित प्रोफेसर साहव के निवन्धों का संयुक्तिक उत्तर दिया गया हैं।

प्रस्तुत पुस्तक का सम्पादन सुन्दर नहीं हुआ है। देखने से पता लगता है कि जल्दवाजी में एक संप्रह तैयार कर छपवा दिया है, प्रूफ संशोधन में गलितयों की मरमार है। इन सब बातों के होते हुए भी पं० रामप्रसादजी शास्त्री का आन्नाय प्रेम प्रशंसनीय है। हमारा तो खयाल है कि अब प्रोफेसर सा० की शंकाओं का समाधान हो गया होगा। अतः इस चर्चा को यही समाप्त कर देना श्रेष्ठ होगा। स्वाध्याय प्रेमियों को इसे बम्बई पंचायत से अवस्य मंगाना चाहिये। इससे अनेक सैद्धान्तिक एवं ऐतिहासिक बातों का ज्ञान होगा। छपाई-सफाई साधारण है।

—पं० परमानन्द साहित्याचार्य

ध्यानस्तवः<sup>-2</sup>-

रषिता— खाचार्य प्रयत् भास्त्रसनन्दी सपादऊ— भ्री० प० फें० सुजयली शास्त्री, निवानुषण

## सम्पादकीय

इस ध्यानस्त्र के रचिवता परिइत प्रतर मास्स्रनन्ती हैं। आपके श्रद्धेय गुरु श्रीलन-घन्द्र मट्टारक हैं। परन्तु इस नाम के कई आचार्य और मट्टारक हो गये हूँ, इसिनये निश्चय पूर्वक यह नहीं कहा जा सकता कि मास्स्रनन्दी के गुरु जिनकन्द्र कीन हैं। श्रीयुत य० नाधूरामजी प्रेमी का श्रनुमान है कि सम्मन्नत श्रवणनेत्नोन के ५५ में शिलालेख में ज्ञकित जिनचन्द्र मास्करनन्दी के गुरु हैं। किन्तु यह केन्न श्रनुमान है। इस बात को प्रेमीजी ने २२-१ ४१ के अपने पन्न में भी स्पष्ट कर दिया है।

जिनचन्द्र नाम के एक और आवार्ष हो गये हैं, जो 'धमसम्रहश्चवकाचार' के कर्जा पंज्ञीमानी के गुरु और शुमच द्राचाय के शिष्य थे। यह शुमच द्राचार्य परानन्दी आचाय के पट्टमर से और पारवे हो। ये से हैं। पज्ञीमान के पट्टमर से और पारवे हो। ये हैं। पज्ञीमान के पट्टमर से और पारवे हो। ये हैं। पज्ञीमान के पट्टमर से और पारवे हो। ये हैं। पज्ञीमान के प्रीयान दिया हैं। इसी मकार एक मास्करनन्दी और हुए हैं, जिनका चल्नेल 'न्यायुग्रद्वचन्द्र' की शृत्य हैं। इसी मकार एक मास्करनन्दी और हुए हैं, जिनका चल्नेल 'न्यायुग्रद्वचन्द्र' की शृत्य हैं। परवृत्व मास्करनन्दी 'के श्रीय्य हैं। कि मास्करनन्दी 'के स्वाया के से स्वयाया हैं, यह शृत्व मेसूर गर्जनेनट औरिय टल-नाय मेरिय और से प्रकाशित हो। गई है। वास्तर में मास्करन्दी सिद्धान्त निपय के मर्मझ विद्यान्त्रीय । इनके अन्य मन्यों से इनकी अगाध विद्या का पता सहज में ही लगाया जा सकता है।

प्रस्तुत ध्यानस्तर छोटा होते हुए भी क्रास्तरस्वािष्यों के लिये बडे काम का है। वर्गों कि सासारिक वासनाकों से ध्यान के डारा ही मन हटाया जा सकता है। व्यार्च, रौट्र, धर्म, और शुरू हन बार ध्यानों में स धम धीर शुरू ध्यान ही उपान्य हैं। इस मन्य में इन चारो ध्यानों का बहाही शुन्दर विश्लेषण किया है। इनोक लिलत, मधुर खौर प्रासारादि गुणों से निशिष्ट हैं, पाठक काव्य के आनन्द के साथ साथ ध्यासानन्द निर्मार में भी डुवकियों लगा सकते हैं।

१—देखें 'सिदाग्तसारादि सबह' में 'प्रायवत्ताओं का परिचय'।

२--यह मग्रस्ति 'मास्कर' भाग ११ किरण २ में प्रकाशित है।

६—देलें 'भनेकात' वर्षे १ ए० १६६ ।

# ध्यानस्तकः

परमज्ञानसंवेद्यं वीतवाधं सुखादिवत् । सिद्धं प्रमाणतस्सार्वं सर्वज्ञं सर्वदोपहम् ॥१॥ --श्रन्तातीतगुणाकीर्ण योगाड्यैर्वास्तवेः स्तवैः । संस्तुवे परमात्मानं लोकनाथं स्वसिद्धये ॥२॥ सिद्धिस्स्वात्मोपलम्भस्स्याच्छुद्धध्यानोपयोगतः । सम्यग्दष्टेरसंगस्य तत्त्वविज्ञानपूर्वतः ॥३॥ कर्माभावेद्यनन्तानां ज्ञानादीनामवापनम् । उपलम्भोऽथवा सोक्ता त्वया स्वप्रतिभासनम् ॥४॥ समाधिस्थस्य यद्यात्मा ज्ञानात्मा नावभासते । न तद्धयानं त्वया देव गीतं मोहस्वभावकम् ॥५॥ नानालम्बनचिन्ताया यदेकार्थे नियन्त्रणम् । उक्तं देव त्वया ध्यानं न जाड्यं तुच्छतापि वा ॥६॥ ज्ञस्वभावमुदासीनं स्वस्वरूपं प्रपश्यतः स्फुटं प्रकाशते पुंसस्तत्त्वमध्यात्मवेदिनः ॥७॥ त्रात रोद्रं तथा धर्म्य शुक्नं चेति चतुर्विधम् । तत्राद्यं संसृतेर्हेतुईयं मोचस्य तत्परम् ॥=॥ विप्रयोगे मनोज्ञस्य सम्प्रयोगाय सन्ततम् । संयोगे चामनोज्ञस्य तद्वियोगाय या स्मृतिः ॥६॥ पुंसः पीडाविनाशाय स्यादार्तं सनिदानकम् । गृहस्थस्य निदानेन विना साधोस्त्रयं क्वचित् ॥१०॥ हिंसनासत्यचौर्यार्थरत्त्रणेभ्यः प्रजायते । क़रो भावो हि यो हिंस्रो रौद्रं तद्गृहिखो मतम् ॥११॥ जिनाज्ञाकलुपापायकर्मपाकविचारणा । लोकसंस्थाविचारश्र धर्मो देव त्वयोदितः ॥१२॥ श्रनपेतं ततो धर्माद्यत्तद्धर्म्यं चतुर्विधम् । **उत्तमो वा तितिचादिर्वस्तुरूपस्तथापरः ॥१३॥** 

सद्ष्रिज्ञानष्ट्रतानि मोहचोभविवजितः। यथात्मनो भवेद्धानो धर्मः शर्मकरो हि सः ॥१४॥ श्रनपेत ततो धर्माद्धर्मध्यानमनेकघा। शमकचपकयोः प्राक् श्रेणिभ्यामप्रमत्तके ॥१५॥ मुख्य धर्म्यं प्रमत्तादित्रये गीण हि तत्त्रभी। धर्म्यमेवातिशुद्ध स्याच्छुक्त श्रेषयोश्रतुविधम् ॥१६॥ सवितकं सबीचार सपृथक्त्वमुदाहृतम् । व्याद्य शुक्क द्वितीय तु निवरीत वितर्कभाक् ॥१७॥ श्रुतज्ञान वितर्कस्स्याद्योगशब्दार्थसक्रमः वीचारोऽथ विभिन्नार्थभासः पृथक्तवमीडितम् ॥१८॥ श्रुतमृत्ते विवर्तते ध्येयार्थे पूर्ववेदिनोः । उक्ते शुक्के यथासख्य ज्यंकयोगयुजोविंभो ॥१६॥ ब्र्चनकायक्रियस्य स्याद्योगिनस्सर्भवेदिनः । शुक्र सूच्मक्रिय देव ख्यातमप्रतिपाति तत् ॥२०॥ स्थिरमर्जात्मदेशस्य समुन्छिन्नकिय भवेत्। तुर्ये शुक्रमयोगस्य सर्वजस्यानिवर्तकम् ॥२१॥ नानार्थालम्बना चिन्ता नष्टमोहे न निद्यते । तन्निरोधेऽपि यद्ध्यान मर्वज्ञे तत्क्थ प्रभो ॥२२॥ योगरोघो जिनेन्द्राणा देशतः कात्स्न्यंतोऽपि वा । भृतपूर्वगतेर्गा तद्धधान स्यादीपचारिकम् ॥२३॥ उक्तमेवपुनर्देव मर्वं घ्यान चतुर्विधम् । पिएडस्य च पदस्य च रूपस्य रूपवर्जितम् ॥२४॥ स्वच्छरफटिकसकाशव्यक्तादित्यादितेजसम् । द्राकाशप्रदेशस्थ सम्पूर्णोदप्रविग्रहम् ॥२५॥ सर्वातिशयसम्पूर्णे प्रातिहार्यसमन्वितम् । परमात्मानमात्मान भन्यानन्दविधायिनम् ॥२६॥ विरवञ्च विरवदृश्वान नित्यानन्तसुरः निभुम्। धनन्तवीर्यसयुक्त स्वदेहस्यममेदतः ॥२७॥

दहन्तं सर्वकर्माणि शुंद्धेद्धध्यानविह्नना । त्वामेव ध्यायतो देव पिएडस्थं ध्यानमीडितम् ॥२८॥ तव नामपदं देव मंत्रमैकाय्यमीर्यतः। जपतो ध्यानमास्नातं पदस्थं त्वन्त्रसादतः ॥२६॥ तव नामात्तरं शुभ्रं प्रतिविम्दं च योगिनः। ध्यायतो भिन्नमीशेदं ध्यानं रूपस्थमीडिम् ॥३०॥ शुद्धं शुभ्रं स्वतो भिन्नं प्रातिहार्यादिभृपितम् । देवं स्वदेहमर्हन्तं रूपस्थं ध्यानतोऽथवा ॥३१॥ रूपातीतं भवेत्तस्य यस्त्वां ध्यायति शुद्धधीः। त्रात्मस्थं देहतो भिन्नं देहमात्रं चिदात्मकम् ॥३२॥ संख्यातीतप्रदेशस्थं ज्ञानदर्शनलच्याम् । कर्तारं चानुभोक्तारममूर्तं च सदात्मकम् ॥३३॥ कथश्चिन्नित्यमेकं च शुद्धं सक्रियमेव च। न रुष्यन्तं न तुष्यन्तम्रदासीनस्वभावकम् ॥३४॥ कर्मलेपविनिर्मुक्तमूर्ध्वत्रज्यास्वभावकम् । स्वसंवेद्यं विभुं सिद्धं सर्वसंकल्पवर्जितम् ॥३५॥ परमात्मानमात्मानं ध्यायतो ध्यानमुत्तमम् । रूपातीतिमदं देव निश्चितं मोचकारणम् ॥३६॥ देहेन्द्रियमनोवाचु ममाहङ्कारबुद्धिमान् । वहिरात्मा न सम्परयेदेव त्वां स वहिर्मुखः ॥३७॥ पदार्थान्नव यो वेत्ति सप्ततत्त्वानि तत्त्वतः। षड्द्रव्याणि च पश्चास्तिकायान्देहात्मनोर्भिदाम् ॥३८॥ प्रमाणनयनिचेपैस्सद्दष्टिज्ञानवृत्तिमान् । सोऽन्तरात्मा सदा देव स्यात्त्वां दृष्टुमलं चमः ॥३६॥ जीवाजीवौ च पुरायं च पापमास्रवसंवरौ । निर्जरा बन्धमोद्यो च पदार्था नव सम्मताः ॥४०॥ चेतनालच्चणस्तत्र जीवो देव मते तव। चेतनानुगता सा च ज्ञानदर्शनयोस्तथा ॥४१॥

जीवारव्धकियायां च सुखे दु खे च तत्फले । यथा सम्भवमीशेय वर्तते चेतना तथा ॥४२॥ प्रतिभासी हि यो देव विकल्पेन तु वस्तुनः । ज्ञान तदृष्ट्या प्रोक्त सत्यासत्यार्थभेदभाक् ॥४३॥ मतियुक्त श्रुत सत्य समनःपर्ययोऽप्रधिः । केनल चेति सत्यार्थं सद्दृष्टेर्जानपत्रकम् ॥४४॥ कुमतिः कुशुतज्ञान विभङ्गारयोऽप्रधिस्तथा । ज्ञानत्रयमिद् देव मिट्यादृष्टिसमाश्रयम् ॥४४॥ वस्तुसत्तावलोको य सामान्येनोपजायते । दर्शन तन्मत देव वहिरन्तश्रतुविधम् ॥४६॥ चत्तुरालम्बन तच शेपाचालम्बन तथा । श्रवध्यालम्बन पुंसी जायते केवलाश्रयम् ॥४७॥ दर्शन ज्ञानतः पूर्वे छबस्ये तत्प्रजायते । सर्वज्ञे योगपद्येन केनलनानदर्शने ॥४८॥ जीवलन्दमनिपर्यस्तलन्मा देव तनागमे । श्रजीवोऽपि श्रुतो नून मूर्तामूर्तत्वभेदभारु ॥४६॥ शुभी य परिणामस्स्याद्भावपुराय सुराप्तदम् । भावायत्त च यत्कर्म द्रव्यपुरुयमगादि तत् ॥५०॥ प्रत्याद्विलच्या पाप द्रव्यभात्रस्त्रभातकम् । **ज्ञात सक्तेपतो देव प्रसादाञ्चवतो मया ॥५१॥** कर्मागच्छति भावेन येन जुन्तोस्स व्यास्रवः। रागादिमेदवान्योगो द्रव्यकर्मागमोऽथवा ॥५२॥ श्रास्त्रस्य निरोधो यो द्रव्यमानमिदात्मरः । त्रपोगुष्ट्यादिमिः साध्यो नैकघा सबरो हि सः ४४३॥ तपो यथा स्वकालास्या कर्म यद्शुक्तशक्तिकम् । नञ्यत्तन्निर्जराभिष्ट्य चेतनाचेतनात्मकम् ॥५८॥ जीवकर्मप्रदेशाना यस्सरलेपः परस्परम् । द्रव्यवस्थो भवेत्पुसी भावबन्धस्मदोषता ॥५५॥

वन्धहेतोरभावाच्च निर्जराभ्यां स्वकर्मणः। द्रव्यभावस्वभावस्य विनाशो मोत्त इप्यते ॥५६॥ पदार्था एव तत्त्वानि सप्त स्युः पुरवयापयोः। अन्तर्भावो यभीष्टो वन्ध असव एव वा ॥५७॥ जीवस्सपुद्गलो धर्माधर्मावाकाशमेव च। कालश्चेति समाख्याता द्रव्यसंज्ञा त्वया त्रभो ॥५८॥ प्राणधारणसंयुक्तो जीवोऽसौ स्यादनेकधा । द्रव्यभावात्मकाः प्राग्गा द्वेधा स्युस्ते विशेषतः ॥५८॥ स्पर्शाष्टकेन संयुक्ता रसवर्णेश्च पश्चभिः द्विगन्धाभ्यां यथायोगं द्वेधा स्कन्धाणुभेदतः ॥६०॥ स्थुला ये पुद्गलास्तत्र शब्दवन्वादिसंयुताः। जीवोपकारियाः केचिदन्येऽन्योन्योपकारियाः ॥६१॥ जीवाः पुद्गलकायाश्र सक्रिया वर्णिता जिनैः। गतेर्धर्मस्तथाधर्मस्थितेर्मतः ॥६२॥ हेत्रस्तेषां यद्द्रव्याणां तु सर्वेपां विवरं दातुमहिति । तदाकाशं द्विधा ज्ञेयं लोकालोकविभेदतः ॥६३॥ वर्तनालच्याः कालो मुख्यो देव तवागमे । अर्थक्रियात्मको गोणां मुख्यकालस्यस्चकः ॥६४॥ द्रच्यपट्कमिदं प्रोक्तं स्वास्तित्वादिशुणात्मकम् । कायाख्यं बहुदेशत्वाज्जीवादीनां तु पश्चकम् ॥६४॥ कालस्यैकप्रदेशत्वात्कायत्वं नास्ति तत्त्वतः। लोकासंख्यप्रदेशेषु तस्यैकैकस्य संस्थितिः।।६६॥ धर्माधर्मैकजीवानां संख्यातीतप्रदेशता। व्योम्रोऽनन्तप्रदेशत्वं पुद्गलानां त्रिधा तथा ॥६७॥ प्रमाणं वस्तुविज्ञानं तन्मोहादिविवर्जितम् । परोत्तेतरभेदाभ्यां द्वेघा मत्यादिपश्चकम् ॥६८॥ नयो ज्ञातरभित्रायो द्रव्यपर्यायगोचरः । निश्रयो न्यवहारश्च द्वेधा सोऽईंस्तवागमे ॥६८॥

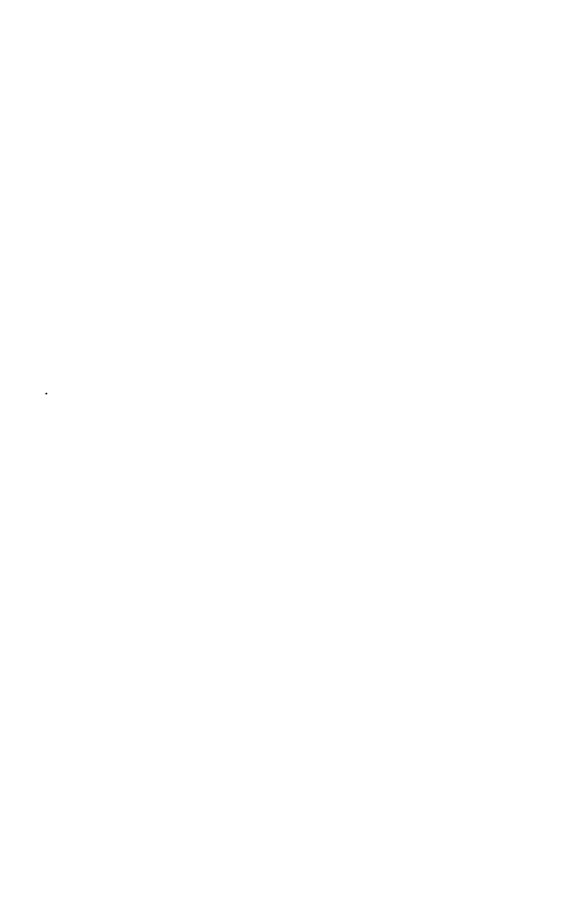
द्रव्य वा योऽथ पर्याय निश्चिनोति यथास्थितम् । नयश्र निश्चयः प्रोक्तस्ततोऽन्यो व्यावहारिकः ॥७०॥ श्रभिन्नकर्तृकर्मादिगीचरो निश्रयोऽथरा । च्यवहार पुनर्देन निर्दिष्टस्तदिल्चणः ॥७१॥ द्रव्यार्थपर्ययार्थास्या प्रनेदेव नयो मतः। सर्वे श्रुतविकल्पास्ते ग्राह्यभेदादनेकघा ॥७२॥ जीवादींना च तत्त्राना ज्ञानादीना च तत्त्रत । लोकसञ्चवहारार्थं न्यासो नित्तेष उच्यते ॥७३॥ सं च नामादिमिभेदेशतुर्भेदोऽभिधीयते । वाचस्य वाचक नाम निमित्तान्तरवित्ततम् ॥७४॥ प्रतिमास्थापना झेया भृतभावि च केनचित् । पर्यायेण समारयात द्रव्य नयत्रियचया ॥७४॥ पर्यायेण समाकान्त वर्तमानेन केनचित् ! द्रव्यमेत्र भवेद्भावो विख्यातो जिनशासने ॥७६॥ सम्यग्दर्शनविज्ञानचारित्रत्रितयात्मक । मोत्तमार्गस्त्रया देव भन्यानाग्रुपदर्शित ॥७७॥ निपरीताभिमानेन शून्य यद्रपमारमन । तदेवोत्तमतार्थाना तच्छ्डान हि दर्शनम् ॥७८॥ तन्निसर्गात्पदार्थेपु कस्याप्यधिगमात्तथा । जीयस्योत्पद्यते देव हैं घंच देशना तत्र ॥७६॥ निसर्गम्स्वस्वरूप म्यात्म्वकर्मोपशमादियुक् । तमेवापेच्य यज्जात दर्शन तन्निमर्गजम् ॥=०॥ परेपामुपदेश तु यदपेच्य प्रजायते । न्वयाधिगमज देव तच्छ्द्रानप्रुटाहतम् ॥=१॥ श्रथ चैन द्विया प्रोक्त तत्कर्मचयकारणम् । सगगाधारमेक स्याद्वीतरागाश्रय परम् ॥=२॥ प्रशमाद्धसनेगारक्ष्मातोऽप्यास्तिकत्वतः। जीवस्य व्यक्तिमायाति तत्वरागस्य दर्शनम् ॥=३॥

पुंसो विश्वद्विमात्रं तु चीतरागाश्रयं मतम् । द्वे घेत्युक्ता त्वया देव त्रेधाप्युक्तमदस्तथा ॥=४॥ मिथ्यात्वं यच सम्यक्त्वं सम्यङ्मिथ्यात्वमेत्र च । क्रोधादीनां चतुष्कं च संसारानन्तकारणम् ॥≈५॥ श्रद्धानप्रतिघात्येतत् रूयातं प्रकृतिसप्तकम् । एतस्योपशमादौपशमिकं दर्शनं मतम् ॥=६॥ चयात्चायिकमाम्नातं त्वया देव सुनिर्मलम् । सम्यक्त्वोदीरखात् पएखामुदयाभावतस्तथा ॥८७॥ तासामेव तु सन्वाच यञ्जातं तद्धि वेदकम्। सम्यग्दर्शनमीदत्तं निश्चितं मोत्तकांत्रिणाम् ॥==॥ जीवादीनां पदार्थानां यो याथातम्यविनिश्चयः। तदभ्यघायि विज्ञानं सम्यग्दिष्टसमाश्रयम् ॥८८॥ं ज्ञानिनो मुक्तसंगस्य संसारोपायहानये। प्रशस्तागूर्णभावस्य राम्यक्श्रद्धानधारिणः ॥६०॥ कर्मादाननिमित्तानां क्रियाणां यन्निरोधनम्। चारित्रं तन्मुमुचोरस्याम्निश्चतं मोचकारणम् ॥६१॥ श्रद्धानादित्रयं सम्यक् समस्तं मोचकारणम् । मेपजालम्बनं यद्वत्तत्त्रयं व्याधिनाश्चनम् ॥६२॥ श्रन्तातीतगुर्गोऽसि त्वं मया स्तुत्योऽसि तत्कथम्। ध्यानभक्त्या तथाप्येवं देव त्वय्येव जल्पितम् ॥६३॥ यन्न तुष्यसि कस्यापि नापि कुप्यसि मुह्यसि । किन्तु स्वास्थ्यमितोऽसीति स्तोतुं चाहं प्रवृत्तवान् ॥६४॥ इत्येवं युक्तियुक्तार्थेः प्रस्फुटार्थेर्भनोहरैः। स्तौकैरपि स्तबैदें व वरदोऽसीति संस्तुतः ॥६५॥ रुष्ट्वा तुष्ट्वा करोपि त्वं किश्चिद्देव न कस्यचित्। किन्त्वामोति फलं मर्त्यस्त्वय्येकाग्रमनास्स्वयम् ॥१६॥ इति संचेपतः श्रोक्तं भक्त्या संस्तवभर्मणा। किञ्चिज्ञेन मया किञ्चिन्न कवित्वाभिमानतः ॥६७॥

यन्मेऽत्र स्प्रलित किञ्चिञ्द्यभास्थरपार्थशन्दयोः । तत्सवित्यव सौजन्याञ्द्वोध्य शुद्धेद्वसुद्धिम ॥६=॥ नो निष्ठीवेन्न शेते वदति च न पर हेहि हाहीति जातु । नो कषड्येत गार्ग मजति न निशि नोद्वार्येद्वार्न दत्ते ॥ नावष्टभाति किञ्चद्गुण्निधिरिति यो नद्वपर्यद्वयोगः । कृत्वा सन्यासमन्ते शुभगतिरभवत्सर्वमाषुप्रपूष्यः ॥६६॥

तस्याभवच्छुतनिधिर्जिनचन्द्रनामा । शिप्यो च तस्य कृतिमास्करनिदनाम्ना ॥ शिप्येख सस्तवमिम निजभागनार्थम् । ध्यानानुग निर्सचत सुनिदो निदन्तु ॥१००॥

ध्याउस्तव समाप्त ।



# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

#### जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धो पाण्मामिक पत्र

गाग १२--वि० स २००२, वी० स० २४७२

#### सम्पादन

भाष्मर हीरालाल जैन एम ए, एल-एल, भी, डी, फिच भोष्मर ए० ए१० उपाच्च, एम ए , डी लिट् नाचू नामता भवाद जैन, एम धार ए एस, डी एल प० फे० सुजनली सामी, निधानूष्ण प० निम्बद्ध जैन साह्यों, साहित्यरल.

जैन सिद्धान्त-भगन श्रारा द्वारा प्रकाशित

ŧ

मारव में ३)

विरेश में ३॥)

एक प्रति का शा)

ई० मन् ११४६

## वार्षिक-विषय सूची, भाग १२

### (किरग्र १)

| 1 | जनक्या-साह्य-अयुत श्रगरचन्द नहिटा .                                                 | ११ |
|---|-------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ₹ | जैनधर्म श्रीर कना-श्रीयुत प्रो० निलनविलोचन शर्मा एम० ए०                             | ŧ  |
| ą | जैन वीर वकेय-श्रीयुत प० के॰ मुजयती शास्त्री, निद्यामूपण, मूडविद्री                  | २२ |
| 8 | जैन सिद्धान्त भवन का वार्षिक निवरण-मत्रो जैन सिद्धान्त-मत्रन, स्रारा                | ४६ |
| ų | मगत्रान् महात्रीर का निहार प्रदेश—श्रीयुत वा० कामता प्रसान जैन, D L , M R A S       | १६ |
| Ę | महारा जिले में जैन पुरातत्त्व—मुनि श्री का तिसागर महाराज, साहित्यरब्र               | Ę  |
| v | मदन काम-रत्नम्—श्रीयुत प० रामनाथ पाठक 'प्रख्यी'                                     |    |
|   | श्रायुर्वेद न्याकरण साहित्याचाय हुमराँन                                             | 38 |
| c | मूलाचार के कर्त्ता बहुकेरि- श्रीवृत प० नाधूराम प्रेमी                               | ३८ |
| ٩ | रतप्र श्रीर उसका फल-साहित्यरत्न, न्याय श्रीतिपतीथ श्रीयुत प० नेमिस द्र शाक्षी       | २५ |
| c | साहित्य समालोचना                                                                    |    |
|   | (१) श्रपभ्र श दर्पण—प० नेमिच द्र शाम्त्री                                           | ४२ |
|   | (२) श्राचाय प्रमाचन्द्र का तत्त्राथसूत्र-प० परमान द साहित्याचाय                     | ४५ |
|   | (३) ई्द्रारोपालम्म-प० नेमिच द्र शास्त्री                                            | ४३ |
|   | (४) नवीन मून रामायण् "                                                              | 88 |
|   | (५) मगनान महानीर का श्रवेलक धर्म-श्री० व्र० प० च दाबाई                              | Яo |
|   | <ul><li>(६) सत्ताष्ठ स्मरण मङ्गलपाठ—प० नेमिच"द्र शास्त्री</li></ul>                 | 88 |
|   | (७) सिद्धा त समीत्ता माग १— , ,                                                     | ४१ |
|   | (८) सिद्धान्त समीज्ञाँमाग २ ,, "                                                    | 81 |
|   | (कित्स २)                                                                           |    |
| 8 | त्राठर्जी रातान्त्री में भारत के प्रधान राज्य—श्रीयुत प्रफुद्धसुमार मोदी ध A , LL B | ٩  |
| ₹ | पटा के कविषय मूर्ति-लेख—शीयुत या० कामता प्रसाद जैन, D 1 , M R A 8                   | Ę  |
| ą | केननी जिन क्यनाहार नहीं तेते-श्रीयुत प० फूनच द्र सिद्धाना शास्त्री                  | ۶  |
| ዩ | जैनाचार्य श्विपपुत्र का समय और उनका ज्योतिपद्मान -                                  |    |
|   | श्रीयुन प॰ नेमिच <sup>न्</sup> द्र शास्त्री, साहित्यर <b>प्र</b>                    | ₹8 |
|   |                                                                                     |    |

| ų    | तत्त्वार्धसूत्र की परम्परा—न्यायाचार्य श्रीयुत पं० दरवारीलाल जैन, कोठिया    | 30  |
|------|-----------------------------------------------------------------------------|-----|
| ε    | प्रक्रियावतार, उणादिसूत्रवृत्ति, उपासकसंस्कार और श्रर्थव्यश्वनपर्याय निरूपण | 38  |
| હ    | प्रा० एच० डी० वेलंकर एम० ए०, का महत्त्वपूर्ण कार्य                          |     |
|      | —श्रीयुन कामता प्रसाद जैन, डी॰ एल॰                                          | ४१  |
| ሪ    | ब्रह्मगुलाल चरित्र—श्रीयुत श्रगरचंद नाहटा                                   | 26  |
| ς    | श्रीजैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा—मंत्री जैन-सिद्धान्त-मवन, भारा                 | ४३  |
| १०   | समीचास्तम्म—                                                                |     |
|      | (१) श्रघ्यात्मकमत मार्त्तग्ड—पं० नेमिचन्द्र शास्त्री                        | 43  |
|      | (२) दिगम्बर जैन-सिद्धान्त-दर्पण—पं० परमानन्द् साहित्याचाय                   | ५४  |
|      | (३) न्याय दीपिका—पं० नेमिचन्द्र शास्त्री                                    | 44  |
|      | (४) पट्खएडागम धवलाटीका समन्त्रित ७ वी जिल्द                                 |     |
|      | —श्री० व० पं० चन्दावाई, विदुपीरत्न,                                         | ४९  |
| प्रन | यविमाग—                                                                     |     |
|      | (१) ध्यानस्तवः—सं०-पं० के० मजवली शास्त्री, विद्याम् <b>प</b> ण्यः           | . 1 |

### THE JAINA ANTIQUARY

VOL XI

JAN 1946

No. II

#### Edited by

Prof Hıralal Jain M. A., LL, B. D. Phil Prof A. N. Upadhye, M. A., D. Litt Babu Kamata Prasad Jain M. R. A. S., D. L. Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana Pt. Nemi Chandra Jain Shastri, Sahityaratna

Published at
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY,
[ JAINA SIDDHANTA BHAVANA ]
ARRAH BIHAR, INDIA.

# CONTENTS.

|    |                                                                                                                                | rage |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 1  | Jain Image of Saraswati in the Lucknow Museum—By K. D Bajpai, M A                                                              | 1    |
| 2. | The Jaina Chronology-By Kamta Pd, LL.D. M.R AS                                                                                 | 5    |
| 3. | Jain Rules of Etiquette-Dr. B C. Law, M. A. B L. Ph D. D. Litt.                                                                | ; 0  |
| 4. | Tavanidhi—By Prof Dr A N. Upadhye '                                                                                            | 15   |
| 5. | The Jain Canons and their place in the Study of Ancient Indian Culture—By Prof. J C Jain M.A., Ph. D                           | 17   |
| 6. | Mandana, the Prime Minister of Malwa and his works—Between A.D. 1400 & 1448—By P. K Gode, M A, Curator B O.R. Institute, Poona | 25   |
| 7. | The Puranic and Historical References in the Apa-<br>bhramsa Stanzas of Hemacandra-By Prof. Sibendranath                       |      |
|    | Ghosal, Bangabasi College Calcutta                                                                                             | 35   |



# JAINA ANTIQUARY

" श्रीमत्परमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् ।

जीयात् त्रेलोक्यनाथस्य शासन जिनशासनम् ॥"

[ भ्रमलकदेव ]

Vol XI

ARRAH (INDIA)

January, 1946

JAIN IMAGE OF SARASWATI IN THE LUCKNOW MUSEUM  $R_{H}$ 

K D Bajpai, M A Custodian Provincial Museum Lucknow

There is a mutilated image of goddess Saraswati (J 24) in the Provincial Museum Lucknow It was found in 1889 near the eastern temple of the well known Kankāli mound and measures 179½ × 172½. The goddess is sitting squatted on a rectangular pedestal with knees up. Her head is broken and the left breast has been damaged. In her left hand she holds the Sacred Book which appears to be tied with a ribbon. The right hand which was raised probably in the abhayamudrā has been lost. The goddess wears a loose cloth round her loins and a part of this cloth covers the shoul ders. There is one bracelet on each of her wrist and part of rowary is visible over the bracelet of the right hand.

The image can be dated in the 2nd century  $A,\,D$ , as will be shown shortly

On either side of the main figure there is an attendant with hair beautifully dressed. The one on the right of the goddess wears a tunic and holds a jar (Lilasa) in his hand while the attendant or her left is folding his hands in adoration. The right hand attendant appears to be a man of Scythic origin from his dress.

as well as his features. Tunic was a foreign dress generally worn by Sakas and it had not become a common Indian dress in the early Kuṣāna period. There is abundance of proof to show that the early foreign invaders, particularly the Scythians and Kuṣāṇas had come under the influence of the Indian religions, especially Buddhism and Jainism.

There is an interesting inscription of seven lines inscribed on the pedestal of the image<sup>1</sup>. It reads thus—

- 1. (सिद्) धं सव ५०, ४ हेमंतमासे चतुर्थं ४ दिवसे १० अ-
- 2. स्य पूर्व्वायां कोट्टियातो गणाती स्थानियाती कुलाती
- 3. वैरातो शाखातो श्रीगृहतो संभोगातो वाचकस्यारर्य
- 4. इस्तहस्तिस्य शिष्यो गणिस्य अर्थमाघहस्तिस्य श्रद्धचरो वाखकस्य श्र-
- 5. र्थ्यदेवस्य निर्देश्तेने गोवस्य सिह्युतस्य लोहिक कारुकस्य दानं
- (स) व्वस्तवानां हितसुखा एक सरस्वती प्रतिस्थाविता अवतले रंगनर्तनो
- 7. [計]

"Success! In the year 54, in the fourth month of winter, on the tenth day, on the (lunar day) specified as above, one (statue of) Saraswatī, the gift of the smith Gova (Gopa), son of Siha, (made) at the instance of the preacher (vāchaka) Āryya Deva, the śraddhachara of the ganın Āryya Mūghahasti, the pupil of the preacher Āryya Hastahasti, from the Koṭṭiya gaṇa, the Sthūniya kula, the Vairū śākhā, and the Srīgriha sambhoga has been set up for the welfare of all beings. In the avatala my stage dancer (?)"

The date 54 here is to be dated in the Kuṣāṇa era commencing from 78 A.D. and corresponds to 132 A.D. The inscription and the image, therefore, belong to the reign of Huvishka, who ruled after Kanishka. Dr. Buhler formerly thought the date to be 84°. But later on he correctly changed it into yr 54. Mr. V. A. Smith read it as 44°, thinking the left hand symbol to denote 40, but on close examination the symbol clearly appears to be of 50 and so the reading 54 is sound.

<sup>(1)</sup> For readings and comments on the inscription see Bühler, E. I. I p 391, Smith, Jain Stupa, P. 56-7, Lüders, I A., 1904, Pp. 104-5.

<sup>(2)</sup> Vienna Oriental Journal, Vol. III, p. 2 39.

<sup>(3)</sup> Jain Stupa, P. 57.

From the inscription it is clear that the image of Saraswatt was installed in a religious temple by the ironsmith Gopa at the instance of a Jain preacher of the Kotting gana. The names of persons mentioned in this inscription exactly correspond to those enumerated in the Mathura Jain image inscription of the year 52. It is interesting to note that a person named Deva who was acting in yr 52(130A D) as the spiritual teacher of a number of people belonging to smith a caste is found in the same capacity in the yr 54 (132A D)

In this epigraph the names of persons who made donation of the statue are given along with the names of their religious preachers and their official titles. The term vāchaka designates a reciter or teacher. The word ganus signifies probably the head of a school (gana). The names of the different schools with their sub-divisions (kulas and sākhās) are also given in this inscription. In the Kalpasūtra of the Jainas there is an enumeration of different ganas, sakhās and kulas. About ten of these gana-names also occur in inscriptions of the Kushāna period.

In the present inscription the teachers who are said to have advised the donation of the image belonged to Kottiya gana. In other epi graphs Kottiya is mentioned as Kotiya or Kautiko gana, which solid up into four Šūkhūs and four kulas According to the Kalpasūtia², Sushita who was ninth in succession from Vardhamūna, along with Supratibuddha originated the Kottiya gana

From epigraphic evidence it may be gathered that at about the beginning of the Christian era there existed a number of Jain schools with their different kulas and śākhās which spread up in northern India during the Kushāna period. This was an age of great religious activity. Buddhism also underwent a number of modifications and it split up into two main branches the Mahāyāna and the Hinayāna sects. In the north, Bodh Gayā grew up as an early centre of HIna yāna, while in the south Nāgārjunīkonda and Amravati became flourishing centres of Mīhāyāna. A number of inscriptions from Nasik, Nāgārjunīkonda and Amravati bear testimony to the fact

<sup>(1)</sup> Edited by Bühler E I II p 203 no 18

<sup>)2)</sup> Edited in Sacred Books of the East Series Vol. XXII. P 292

that there had sprung up a number of branches and communities in Buddhism that prevailed in the south during the first three centuries of the Christian era.

It may be mentioned that the images of Saraswatī are sometimes met with in the modern Jain temples mostly of the Svetambara school. But old images like the present one are very rare Saraswati is primarily a deity of the Hindu pantheon. In Hinduism worship of this goddess as the presiding deity of learning and wisdom has been prevalent since very early times, but it is surprising to note that the images of Saraswati in Hindu art are hardly found before the Gupta period, when the image-worship of this goddess had become popular. In the early and later Medieval periods, beautifully carved and highly, decorated images of Saraswatī were made. The goddess is often represented as the attendant of Vishnu along with Lakshmī, and is depicted as playing on her  $v\bar{v}n\bar{u}$  and sometimes also holding the Sacred Book in one of her four hands. The occurence of Saraswati's figure in the Jain art need not surprise one. The goddess being the embodiment of Learning and the presiding deity of the Muses has been given a venerable position in the Jain scriptures and the Jain pantheon and hence she figures in the Jaina sculpture as a symbol of knowledge and wisdom

-:0.----

## The Jaina Chronology.

By
Kamta Prasad Jain, LL D, M R A S
(Continued from Vol X No 1 p 19)

| No  | Period & Date | Events                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-----|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 128 | 55 B C        | Subhadra the ten Angadhärī flourished<br>—(Dhavalā I, Intro p 27)                                                                                                                                                                                                                         |
| 129 | 37 B C        | Yasobhadra, the ten Angadhäri flourished<br>(Ibid)                                                                                                                                                                                                                                        |
| 130 | 32 B C        | Mathura Jaina image inscription of Sam vat 25, records the gift of Vasu, the wife of a dyer, the daughter of Nandi (Nandin), the daughter in law of Jabhaka, the wife of Jayabhatta (Refs Ep Ind I, 384 & Ind Ant XXX, 37-38)                                                             |
| 131 | 19 B C        | Mathur's Jaina elephant capital inscription of Samvat 38 engraved on the base of the large figure of an elephant surmounting the hill capital of a pillar & records the setting up of a Nandwisala by the Sreştin Rudradāsa the son of the Sreştin Šivadāsa for the worship of the Arhats |
| 132 | 17 B C        | (Ref IA, XXX 40 41 & JBAS, LXVII, pt. I, p 276)                                                                                                                                                                                                                                           |
| _   |               | Mathura Jaina image inscription of Sam<br>40, incised on the four faces of the pedestal<br>of a quadruple image consisting of four erect<br>naked standing Jinas placed back to back.<br>Ref Ep Ind I 387                                                                                 |

| ,No. | Period & Date | Events                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 133  | <br>14 B. C.  | Kośāmbî āyā gapaṭṭa inscription of Kuśan period records that Sthavirā Baladāsā, disciple of Sivanandı, caused it to be made for the worship of the Arhatas by Sivapālita in the reign of king Sivamitra. संप्रजेस्मा० p. 25. Bhadrabāhu, angadharī flourished. |
|      |               | Ref. (Dhaval <sup>®</sup> , loc. cit.)                                                                                                                                                                                                                         |
| 135  | 26 A. D.      | Mathurā Jain image inscription of Sam. 83 records the gift of Jinadāsi, the daughter of Sena, the daughter-in-law of Datta, the wife of the perfumer Vyas, in the reign of Mahārāja Vasudeva.  Ref. JRAS., V. 184 & IA. XXX. 107.                              |
| 136  | 38 A. D.      | Lohācārya Angadhara flourished                                                                                                                                                                                                                                 |
|      |               | (Dhavalā, loc. cit.)                                                                                                                                                                                                                                           |
| 137  | 46 A D.       | Vik. Sam. 103. A Chanvisî-pata image of this date exists at Brahmottara (Pratapgarh).  Ref. JM. XVI. No 20 p. 5                                                                                                                                                |
| 138  | 66 A D.       | Arhadbali-ācārya flourished, who arranged the subdivisions of Mûlasaṃgha (Dhavalā, loc. ct.)                                                                                                                                                                   |
| 139  | 78 A. D.      | Advent of Śaka Saṃvat.<br>(Trilokasāra)                                                                                                                                                                                                                        |
| 140  | 80 or 81 A.D. | Vik. Sam. 136. The Ardhaphālakas, forerunners of the Śvetāmbaras put on white clothes and proclaimed themselves as 'Śvetapatas' at Valabhi, Śvetāmbaras say that                                                                                               |

| No  | Period & Date | Events                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|-----|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|     | /             | Digambaras originated at this time, which is<br>not proved independently<br>Ref Darśanasāra, Harişena's Kathākosa<br>and SJI, II, 2, 73 78                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| 141 | 87 A D        | Māghanandı, one angadhārı flourished<br>Ref Dhavalū, loc cit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| 142 | 81 to 165 A D | Kundakundācūrya, the greatest pontiff of the Mūlasamgha flourished His traditional names are (1) Kondakunda, (2) Padmanandi (3) Vakragrīva, (4) Elācārya and (5) Grīdhra pichha İt is said about him that he visited the Samošarana of the living Tirathankara Srīmandarasvāmi in Videhaksetrā and learned first hand knowledge of the Jaina doctrine from him' 84 Pāhudas works are attributed to him, but only a very few are available  Ref Upadhyes Pravecanasāra, Intro |  |
| 143 | 84 to 134 A D | Lohācārya converts people of Agrota clan<br>to Jamsm who came to be known as Agra-<br>wālas afterwards<br>Ref SJI, II, 2, 82-83                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| 144 | 100 Circa "   | Jinasenācārja converts kṣatrayas and<br>other people to Jainism at Khandela grāma,<br>who are known today as Khandelawalas<br>(Ibid)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| 145 | 96—152 A D    | Naked Jaina images belonging to this period were unearthed by Lúders from the mound of Ahichhatra Distt. Bareilly in UP  Ref SJI, II, 2, 58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |

| No. | Period & Date    | Events                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |
|-----|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 146 | 100 A D.         | Sivārya, the contemporary to Ārya Jina-<br>nandigaṇi, Ārya Sarvaguptagaṇi and Ārya<br>Mitranandi, composes his "Bhagavati Ārā-<br>dhanā" probably by this date<br>Ref JH. XI, 548                                                                                                                          |  |  |
| 147 | 106 A.D.         | Dharasenācarya flourished and dictated<br>the Anga knowledge to his disciples Puspa-<br>danta and Bhūtabali                                                                                                                                                                                                |  |  |
|     |                  | Ref. Dhavala, loc. cil.                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
| 148 | 136 to 156 A. D. | Acārya Puspadanta and ācārya Bhūtabali flourished & recorded the extant Jaina Āgama into black 'and white on Jyestā Shukla Panchamī; which is known as "Śrutapanchamī." Soon after it Jayapālita met these ācāryas, when they finished their Vassa at Ankales' war and went with them to Vanavāsa country. |  |  |
|     | *                | Dhavalā <i>loc. cit.</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| 149 | 180 A. D.        | Jaina inscription from Junagarh of Rudra Sinha's time, son of Rudradaman records that some caves were built for Jaina Sramanas                                                                                                                                                                             |  |  |
|     |                  | Ref. Cave Temples of India, pp. 190-196<br>and Arch: Survey of west: India<br>(Burgess) Vol. Il pp. 140-141.                                                                                                                                                                                               |  |  |
| 150 | 200 A.D.         | The fort of "Dharanî-kotā" in the district of Krishnā, was built by the Pallava king Mukatēśvara, who belonged probably to the 2nd century A. D. The Jaina community was                                                                                                                                   |  |  |

| No  | Period & Date | E v e·n t s                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |               | prominent and held a successful debate with                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| - [ |               | Ref MJS p 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 151 | 200 A D       | 'The epigraphical frecords show that until the 2nd or 3rd century A D practically all royal and private benevolences were bestowed upon Jaina and Buddhist Institutions and that patronge of Brahmanas, as such, and of Brahmanical deities did not begin until after that time. The masses followed the religious traditions of their forefathers and Buddhist and Jaina monastries continued to be public schools and universities for the greater part of India.  —Havell  Ref. HARI, pp. 147-156 |
|     |               | To be continued                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

# JAIN RULÉS ÓF ETIQUETTÉ

By

Dr B. C Law, MA, BL., Ph D., D. Litt.

The Jain rules of etiquette are as interesting as the Hindu and Buddhist rules of decorum¹. The Jain rules of conduct as laid-down in the Ācārāṅga Sūtra contain also the rules of decorum. As there are no penal laws attached to them, the rules of conduct may be fairly treated as the rules of decorum and of etiquette. They are sufficiently exhaustive and reasonable. They are classified under such general heads as begging, walking, modes of speech, entry into others' possessions, postures, place of study, and attending to the calls of nature. Here begging includes the begging of food and drink, the begging for a bowl, the begging of clothes, and the begging for a residence, or a couch. Under these sub-heads are to be found the rules governing the modes of eating and drinking, dressing and lying down. Walking includes travelling. crossing, swimming and other forms of movement. The postures are those which are included in religious exercises.

The reasons of arguments behind these rules are based on such general principles as the avoidance of situations in which the monk or nun may be guilty of hurting or killing all forms of life, or of inconveniencing others, or of wounding social, moral or religious scruples of others, the avoidance of situations in which the monk or nun may run the risk of endangering his or her own position, or of receiving bodily injuries, or of feeling discomfort, or of being found guilty of theft or trespass, or of moral degradation, or of mental perturbation, and the avoidance of all situations in which the monk or nun may be found acting under the slightest influence of greed, ill-will, evil intention, discontent, delusion, inconsideration, haughtiness, and the like.

<sup>1</sup> B C. Law, Buddhist rules of decorum, (Dr. R. K. Mookerjee presentation Volume-Bhūrata Kaumudi.)

First, as to dressing and begging of clothes

The full dress of a Jain (Svetāmbara) monk consists of two linen undergarments and one woollen upper garment. Among other requisites, he is to possess an almabowl with six articles belonging to it, a broom (rajoharana) and a veil for the mouth (mukha vailhukā). At the advent of the hot season he is to leave off the used] upper garment of the three and to be clad with an upper and under garment or with the undermost garment, or with one gown or with no clothes! If a monk is young strong and healthy he may wear one robe, and not two. In the case of a nun, she is to have four raiments one two cubits broad, two three cubits broad, one four cubits broad the first to wear in the cloister, the second and third for out-of door, the fourth for assemblies?

A mendicant who is provided with three robes, shall not beg for a fourth robe who is provided with two robes shall not beg for a third robe who is provided with one robe, shall not beg for a second robe

In begging for clothes, a mendicant may specify their quality so that they may be pure and acceptable to him. He shall ask for those clothes which he has well inspected as to their purity and acceptability. He shall ask for those clothes which at the moment are not wanted or meant for others. He shall ask for only those clothes which may be spared immediately.

Properly and fully dressed, a mendicant shall enter into the abode of a householder for the sake of alms and go to the out of door place for religious practices or study, and wander from village to village During heavy showers, however he shall not be fully dressed Even in face of all dangers he shall not part with clothes, leave the road or take another path but unperturbed and with his mind not directed to outward things and circumspectly he shall wander about in the country

These are quite in accord with the Buddhist rules of conduct and decorum. Among those which are in conflict with the Buddhist,

<sup>1</sup> Actinga Suira S B E. Vol XXII 1 7, 47

<sup>2 164,1151</sup> 

the first and foremost is that which permits a mendicant going naked. The second objectionable rule from the Buddhist point of view is that a Jain mendicant is to wear the clothes in that state in which he receives them from the donor, and not to wash or dye them, nor is he to wear washed or dyed clothes, nor to hide his (dirty) clothes when passing through other village, being careless of dress He is not to wash his clothes, rub or wipe them with ground drugs, nor to clean or wash them in plentiful water, because they are not new<sup>1</sup>.

The Ācārānga Sūtra refers to the ugly habits of the Jain mendicants. It says, "Some householders are of clean habits and the mendicants, because they never bathe, are covered with uncleanliness; they smell badly, they are disagreeable, they are loathsome?.

Secondly, as to eating and begging of food and drink:

A mendicant shall not eat or accept food or drink which is impure and forbidden. The impure food is that which is placed on a post or pillar or beam or scaffold or loft or platform or roof or some such-like elevated place, that which is kept in earthenware, that which is kept on the earth-body, the wind-body, and the fire-body, that which is cooled by blowing or fanning, and that which is placed on vegetable or animal matter<sup>3</sup>.

The impure drink is the water which has been used for watering flour or sesamum or rice, or which has been recently used for washing, which has not acquired a new taste, nor altered its taste or nature, nor has been strained<sup>4</sup>.

The forbidden food consists of the juice of fruits, raw things that contain the slightest trace of life in them, meat and fish diet, and the food which is wanted by or meant for others.

The forbidden drink includes all kinds of alcohol. A mendicant on a begging tour shall not go to a festival, proceded or followed by an entertainment, to partake of it, knowing that chiefly meat or fish will be served, nor to a wedding breakfast, nor to a funeral dinner, or to a family dinner.

<sup>1</sup> Ācārāngas, I, 7 4. 1; II, 5. 1. 17; II, 5. 2. 1.

<sup>2</sup> Ibid., II, 2, 2, 1.

<sup>3</sup> Ibid, II, 1, 7.

<sup>4</sup> Ibid., II, 1, 7.

<sup>5</sup> ĀcārāngaS ūtra, II. I, 4. 1.

A mendicant on a begging tour shall not stand leaning against the door post of the householder's abode, or his sink or spitting pot, nor in sight of, or opposite to his bathroom or privy, nor should be contemplate a loophole or a mended spot or a fissure of the house or the bathing house, showing in that direction with an arm or pointing with a finger<sup>1</sup>

He shall not beg pointing with a finger at the householder or moving him with a finger, threatening or scratching him with a finger, phasing or cursing him<sup>2</sup>

Thirdly, as to walking

A mendicant shall watchfully wander from village to village He shall look forward for four cubits, and seeing animals he shall move on by walking on his toes or heels or the sides of his feet or shall choose some by path He shall avoid treading on living beings, seeds, grass water or mud He shall not choose the road which lies through places belonging to borderers, robbers, etc

In crossing a river, he shall cautiously enter the boat with the owner's permission. He shall not choose the stern or the prow or the middle of the boat, nor should he look at it holding up his arms, pointing at it with his finger. On getting into the boat, he shall step apart, examine his dress put aside his provender, and wipe his body from head to heels. While swimming in the water, he shall not dive up and down, lest water will enter into his ears, eyes, nose or mouth nor shall he touch another person's hand, foot or body with his own.

He shall not wipe or rub or brush or stroke or dry or warm or heat his body in the sun before the water on his body has dried up and the moisture is gone

He shall not travel, conversing with householder. If he comes across a shallow water, he shall circumspectly wade through it With his feet soiled with mud, he shall not walk out of the way and destroy the grass by treading or trampling

Fourthly, as to sleeping

Having spread a perfectly pure bed or couch a mendicant shall

<sup>1</sup> Ibid . II 1 4 1

<sup>2</sup> Ibid 11, 1 6 3

cautiously use it, wiping first his body from head to heels. While sleeping, he shall take care that his bed or couch is kept at such a distance from that of the next person that he does not touch his neighbour's hand, foot or body with his own. Before inhaling or exhaling, coughing or sneezing, yawning or vomitting, he shall cover his face or the place where it lies1.

Fifthly, as to speaking:

He shall speak with precision, employing language in moderation and restraint, which is grammatically correct, and understanding its true import. He shall use true and accurate speech, which is not sinful, blameable, rough and harsh. If in addressing a man, he does not respond, he shall not say, "You low fellow! You lout! You Sudra! You low-born wretch! or the like." It is better for him to say, O longlived one! O faithful one! O lover of truth! or the like 2.

A mendicant, sceing any sort of diseases shall not talk of them in this way: "He has got boils or leprosy, his hand is cut, or his foot, nose, ear or lip is cut." Seeing any sort of good qualities, he shall speak thus: "He is strong, powerful, vigorous, famous, wellformed, well-proportioned, handsome1."

Sixthly, as to attending to the calls of nature:

A mendicant shall ease nature on the ground which is well inspected and cleaned, and which is not infected by eggs or living beings. He shall not ease nature on a pillar or bench or scaffold or loft or tower or roof, nor on a bare ground, the wet ground, the dusty ground, nor on a rock or clay containing life, etc. He shall take his own chamber-pot or that of somebody else, and going apart with it, he is to ease nature in a secluded place where no people pass or see them, and leave the excrements on a heap of ashes etc2.

The instances need not be multiplied. Those cited are enough to show that the Jain rules of conduct and of decorum, agreeing in their essential features with the Buddhist rules, were broadbased upon careful considerations and keen observations. A comparative study of these rules as enforced by different religions of India and of the world is sure to yield many fruitful results.

<sup>1</sup>  $\bar{A}_{c\bar{a}r\bar{a}nga}$ , 11, 2, 3, 26-28.

<sup>2</sup> Ibid., Il, 4, 1.

<sup>3</sup> Ācārānga Sūtra. 1, 4, 2, 1-2.

<sup>4</sup> Ibid., II, 10,

## TAVANIDHI

Prof Dr A N Upadhye

With reference to my paper 'Tavanidhi and its Inscriptions (Jama Antiquary X. 11 pp 4951), Professor S Srikantha Sastri has contributed a learned note (lbidem XI 1, pp. 13) drawing our attention to some more localities, called Tavanandi and Tavanidhi, referred to in inscriptions and his conclusion stands thus 'it is probable that Tavanandi near Sorab is Tavanidhi mentioned by Navasena' The information given by Nayasena is very meagre he only refers to Pārsvanna standing at Tavanichi and it is now left for us to try to identify this place with some or other present day locality having a similar name Besides the one that was brought from Hukeri and established there in 1880, Tavanidhi (Dt. Belgaum) contains two images of Parsvanatha which are pretty old as noted in my paper It is on this ground that I thought that Navasena is referring to this place. One cannot be dogmatic, because Navasena s information is scanty Professor Sastri is silent on the point whether any image of Pirsyanatha is found at Tayanandi which he wants to identify with Tavanidhi referred to by Navasena I hope, other scholars would shed more light on this point

With regard to the evidence of the Tirthamilä, Professor Sästri remarks thus 'Silavijaya s Tirthamälä quoted by Prof Upadhye is not precise also' He need not have doubted the precision of my remark which runs thus on the authority of Jaina Sähitya aura Itihäsa by Pt. Premi Silavijaya, a Svetämbara Jaina monk, visited various Jaina holy places of Deccan in Sainvat 1731 32(57=1674 AD) and wrote an account called Tirthamälä He refers to Tavanidhi (wrongly written as Navanidhi) rather casually along with Räyabäga and Hukeri The contemporary ruler was Sivaji I see no reason whiy the precision of this remark should be questioned Silavijaya is more than precise, as compared with Nayasena's statement about Tavanidhi He mentions two nearest important places like Räya bäga and Hukeri, and his reference to Sivaji as a contemporary ruler in 1674 is quite significant. From these details, it is clear that Silavijaya is referring to Tavanidhi in the Belgaum Dt. For those

and are disowned by the Digambaras. Out of this subsidiary canonical literature with the exception of the Angas, the lists and the titles of the texts are not always uniform. The number of the Painnas, for instance, is very indefinite and varies to a great extent. Sometimes Nandi, Anuyogadara and Pancakappa are placed at the head of the Painnas. The traditional number of books in the Siddhanta is forty-five (Dṛṣṭivāda being lost), but the number of texts mentioned in various places varies between forty-five and fifty.

# The Redaction and the age of the Jain Canon.

According to the Jain tradition, the disciples of Mahāvīra, known as Ganadharas or heads of schools, compiled the Master's words in the Angas and Upāngas. Regarding the antiquity and the authority of the Canon, the Svetāmbara Jains have the following tradition:

The original doctrine was contained in the fourteen Puvvas (Pūrvas) 'old texts', which Mahāvīra himself had taught to his Gaṇadharas. The knowledge of the "old texts" was, however, soon lost. Only one of Mahāvīra's original disciples handed them down, and that they were only preserved for six generations. Now in the

Mūla Sūtras are also sometimes given as Ohanijjutti (Ogha Niryukti) and Pakkhi (Pāksika Sūtra), and sometimes the Pindanijjutti and Ohanijjutii appear in the list of the Cheya Suttas (vide Winternitz History of Indian Literature Vol II, P. 428ff) of also Nandi (Su 43f) where the canonical works are divided into Angas and Angabāhiriyas ("texts standing outside the Angas) or Angapavittha (belonging to the Angas) and Anangapavittha (not belong ing to the Angas). The former is further divided into twelve Angas or Dvādaśānga also known as Ganipidaga The latter is divided into Āvassaya and Āvassaya-vairitta The former is sub-divided into six, whereas the latter into two, viz. (1) Kāliya and (2) Ukkāliya. The Kāliya and Ukkāliya have various divisions, out of which large number of works are not available at present.

<sup>1:</sup> Cf. the list of eighty four Āgamas consisting of eleven Angas, 12 Uvāngas 5 Cheya-suttas, 3 Mūla-suttas, 30 Painnagas, 2 Cūliya suttas, Pakkhiya sutta, Khamana sutta, Vandittu sutta, Isibhūsiya, Pajjosanakappa, Jīyakappa, Jaijīyakappa, Saddhajīyakappa, 10 Nijjuttis, Pinda-Nijjutti, Samsatta-Nijjutti and Visesāvassayabhāsa (H. R. Kapadia, The Canonical Literature of the Jainas, P. 58).

second century after Mahavira's death, there was a terrible famine in Magadha which lasted for a long period. This seriously affected the study of the lain monks who could hardly get sufficient alms for their maintenance In fact a number of monks, for want of food and drink, had to lose their precious lives In course of time, when the famine was over, a council was convoked at Pataliputra after about 160 years of Mahavira's death (1 e about 307 B C) and the sacred lore which was in a state of decay, was put in order. We learn from the Avasyava curni that during the period of a long terrible famine in Magadha the monks had left the country and had migrated to the sea shore. After the end of the famine they assem bled in Pitaliputra and by collecting a section (uddesa) from one and a portion (khanda) from another compiled the eleven Angas But nobody remembered the Ditthivaya Thereupon a couple (sanghādaa) of monks were sent to Bhadrabāhu who knew the fourteen Purvas and who had already retired to Nepala in order to undertake the Mahapranavrata But Bhadrapahu declined to teach Ditthiyaya since he was engaged in meditation. The monks returned and reported the matter to the Jain Sangha of Pataliputra whereupon two other monks were deputed to Bhadaabahu asking him as to what penalty could be prescribed for disobeying the order of the Sangha since he had committed the same offence Later on being threatened with ex-communication Bhadrabahu agreed to teach Ditthivaya on certain conditions in seven instalments (padinucchagani) Then five hundred monks were deputed to Nepala to learn Dtthivaya, but gradually all except Sthulabhadra dropped out who succeeded in learning all the Purvas But as penalty for some offence which he had committed towards his teacher he was made to give the word of honour not to teach the last four Purvas to anybody Thus the knowledge of the Purvas went into a state of oblivion from the time of Sthulabhadra? This is known

I II P 187 also of Titthogali paininga quoted in the article "Vira Nirvāna aur Jain Kalaganan" by Kalyan Vijaya in the Nügar! Practni! Patrika vols XXI, PP 94 103

<sup>2</sup> For the loss of Diviv'da see Webers Sacred Literature of the Jains PP 54 ff, repunited from the Indian Antiquary, Bombay 1893, and C. J. Shaha Jainsim in North India, P. 230

as the Pāṭaliputra version (vācanā) of the Jain Canons.

Then in the course of time, the sacred books of the lains, again were reduced to a state of disorder and so between the year 827 and 840 after the death of Mahavira (i. e. 360-373 A D.) another council was summoned at Mathura under the presidentship of  $\bar{\Lambda}$ rya Skandila. We read in the Nandi Curni (P 8) that during the time of terrible famine which lasted for a very long time it became difficult for the monks to obtain their alms and so they were unable to continue the study of the scriptures and consequently a great portion of the canon was lost. In the course of time, after the famine came to an end, a council was convened at Mathura and whatever could be gathered from different monks, was collected and was fixed in the form of the Canon known as Kūlivasuva. According to another tradition, however, no Canon was lost during this period. but except Arya Skandila most of eminent monks, versed in the Agama (Anuyogadharāh) lost their lives. This is known as the Māthuri version (vācanā) of the Canons.

Simultaneously another council was summoned at Valabhi under the presidentship of Nāgārjuna Sūri in which the Canons were fixed and what was forgotten was compiled after careful edition. This fact is corroborated by the statement in the Jyotiṣkaraṇdaka Tikā (P. 41) where it is stated that in the time of Skandila there was a terrible famine when the Jain monks had to discontinue their studies. Later on, at the end of the famine, one Saṅgha met at in Valabhī and another at Mathurā. According to Malayagiri, the author of the Jyotiṣkaraṇḍaka Tīkā, Anuyogadvāra and other Canons are based on the Māthurī version whereas the Jyotiṣkaraṇḍa on the Valabhī. This is known as Valabhī version (vācanā) of the Canons.

Unfortunately after redaction of the Canons in these councils, Acārya Skandila and Nāgārjuna could not get an opportunity to

<sup>1.</sup> Kathāvali. 298 after "Vir Nirvāņa" etc PP 110 f

<sup>2.</sup> Cf the Buddist Councils held at Rājagaha, Vesāli and Pāṭaliputra in order to establish a Canon ef the religion and of the discipline of the order, see H Kern, Manual of Indian Buddhism, P. 101 ff The last council was held in the reign of King Asoka in the third century B. C

see each other and hence the two different versions of the Canons remained unreconciled. So after one hundred and fifty years, in the year 980 (993) of Mahavira's death (1 e 513 or 526 A D) another council was convoked at Valabhī under the able presidentship of Devardhigaña in which all the important works of the Jains then available were written down' In this council, as it has been pointed out, a serious attempt was made to reconcile the different readings of the two versions pertaining to the two councils. In cases where reconciliation was not possible, it was thought desirable to note the important variants either in the original Agamas or in their commentaries. In this council however, the entire Jain canonical literature was written down according to the version of the Mathura council, introducing the important variants generally by the words 'Váyanāntara puna (according to another version) or 'Nāgārjuni-yāstuevam vadanti the disciples of Nāgārjuna say so) <sup>2</sup>

Thus we see that Devardhigani was only a reductor and not the author of the Jain Canons, and the date of compilation of the Agamas is much earlier than their reduction by Devardhigani quote Prof Jacobi, 'Devardhi's position relative to the sacred literature af the lainas appears therefore to us in a different light from what is generally believed to have been. He probably arranged the already existing MSS in a Canon, taking down from the mouth of learned theologians only such works of which MSS were not avail Of this Canon a great many copies were taken, in order to furnish every seminary with books which had become necessary by the newly introduced change in the method of religious instructions Devardhis edition of Siddhanta is therefore only a redaction of the sacred books which existed before his time in nearly the same form Any single passage in sacred text may have been introduced by the editor, but the bulk of Siddhanta is certainly not of his making? Thus the Canon which Devardhigani compiled, and which has come

<sup>1</sup> According to Nemicandra however, the canons were actually written down in the form of books (putaketu nyastam) in the last two councils (yognasatra 3, P 206 a)

<sup>2</sup> See Vira Nirvana etc PP 112 118

<sup>3</sup> S B E. vol XXII, P XXXIX also winternitz op cit PP 433 f

down to us is the final result of a literary that must have begun as soon as the organisation of the order in the monastic life were firmly established. This was in all probability the case not long after the death of Mahāvīra. The earliest portion of the Canon may therefore quite possibly belong to the period of the first disciples of Mahāvīra's death—the period of Maurya Candragupta, when a council was summoned at Pūṭaliputra.<sup>1</sup>

# The Antiquity of the Canons.

The Canonical books of the Jains are important for many reasons. They represent the teachings of Mahavira and the ancient historical traditions regarding the religion of the Jainas. The Kalpastitra, for example, records Mahavira's life including his itinerary during his ascetic life, his predecessors, his Ganadharas or heads of the schools and the list of the Patriarchs (Theravali) together with their Ganas, Kulas and Sakhas. The Bhagavati Sutra in its different dialogues gives a vivid picture of the life and work of Mahavira, his relationship to his disciples and the contemporary kings and princes contains a presentation of the Jain dogmas in the form of questions and answers between Mahavira and his disciple Indrabhuti. The Thāṇānga records the names of the eight kings ordained by Mahāvira and various other important points of antiquity. The Uvāsagadasão contains chapters on the lives of ten lay-disciples of Mahavira and the stories of the Nayudhammakahuo explaining the teachings of the Lord. Further, The Acaraniga, the Sutrakṛtanga and the Uttaradhyayana contain the oldest part of the Canon from linguistic and literary point of vew2. The last-mentioned Canon consists of valuable poems in the form of beautiful parables and similes, dialogues and ballads after the true manner of the ascetic poetry of ancient India. These poems have their parallels in the Buddhist and the Brahmanic literature and bear striking resemblance to the Jātakas, Dhanimapada, Suttinipāta and the Sānti Parva of the

<sup>1</sup> Winternitz: op. ci., P. 434 f.

<sup>2</sup> See Jacobi · S. B. E. vol. XXII, PF. XL-XLIII; Winternitz; op. cit. P. 431.

Mahabharata In the Uttaradhy wana we come across the story of king Nimi, one of the Prateyaka Buddhas in the Buddhist legends, in which the ideal of asceticism is preached. Then is the legend of Harikesa, the holy man of low caste which bears an exact resemblance to the Matanga lataka Similarly the chapter on Citra and Sambhuta and Isukāra belong to the great cycle of tales of King Brahmadatta, forming remarkable parallels to the Jatakas the Citta sambhuta Jataka and Hathipala Jat ka2 Then the meeting between Kesi, a pupil of Parsya, and Goyama a pupil of Mahavira and their discussion on various points of ancient and contemporary creed throws flood of light on the past history of Junism and may be considered as a valuable document for the history of ancient Jain tenets<sup>8</sup> The Rayapasemya Sutta records a dialogue between Kesi and the King Paesi which reminds us of the Payasi Sutta of the Digha-Nikāva It records another statement saying that a Brūhmana who had committed certain crimes should be branded with the image of a dog (sunaga) or a kundiya pot on his forehead\*, which coincides with similar statement in Kautilya's Arthasastras This form of punishment as has been remarked by Jarl Charpentier, does not occur in Manu and the later law books where the corporal punishments on Brahmanas are not permissible, which shows that the Jain Canons must be near to the time of Kautilya than that of the later Dharmasastras The Rayapaseniya also contains various architectural and musical terms which are considerably old and are rarely found

Works in the A B R S. vol. XVII 1036

<sup>1</sup> See Winternitz, 'Some Problems of Indian Literature, the chapter on Ascetic literature in Ancient India also History of Indian Literature II, PP 466 70 Jarl Charpentier Uttars PP 44ff also Prof A M Ghotges article A few parallels in Jain & Buddhist

<sup>2</sup> A number of verses are also common in early P li literature and Ardha magadhi literature. Cf. for instance in verse. Dhiratthu to jaso-k-mr etc. in the Dasaveyliya (27) with the verse in the Visavanta Jitaka. (1 No 69) p. 311 also the verse kacammu kujia) etc. in the Dasaveyaliya. (21) with the verse in the Sathyutta Nikkaa. Nandana Vacca Dukkyram. p. 7

<sup>3</sup> Jarl Charpentier op cit., P 46 f see also Cambrige History of India vol. 1 ch VI

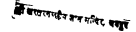
<sup>4</sup> Sa 184

elsewhere. Then the Cvavāiya gives a beautiful description of King Kūṇiya and his pilgrimage to lord Mahāvīra in Campā. The Niryāvaliyāo refers to the great battle between Kūṇiya and Ceṭaka when the eighteen confederate kings are stated to have sided with the latter. Lastly the Cheda sūtras belong to the earliest portion of the Canon, prescribing the rules of life and conduct for the monks and nuns and the prescriptions for atonements of sins come across here the rules about the entire discipline of the order, which bear resemblance to the vinaya of the Baddhists¹.

The Brhat Kalpa Sūtra (1.50) states that the monks and nuns may wander towards the east as far as Anga-Magadha, towards the south as far as Kosambi, towards the west as far as Thuṇā, towards the north as far as Kunālā. This sermon is said to have been given by Mahāvīra to his disciples while he sojourned at the the Subhūmibhaga garden at Saketa, which apparently goes back to an old time when Jainism was in its infancy and existed only in a very limited part of India round about the country of Magadha and a part of United Provinces. As a matter of fact, it was Samprati, who encouraged the propagation of the Jainism throughout the length and breadth of the country after he had come to power Further, the first section of the Brhatkalpa Sütra which prescribes the eating of the broken or unbroken, raw and ripe palm-fruit (tala) or the root (palamba) for the Jain monks and nuns, leads us to the olden days of terrible famine which visited Magadha and is said to have lasted for a long time, when Bhadrabāhu migrated to Nepala . These precepts indicate the hardest days through which the Jain monks and nuns had to pass and how they had to live on raw palm-fruits and roots of the trees for their subsistence. Thus in the Jain Canon there are various traditions, historical or semi-historical presenting the political, administrative, social, economic and geographical conditions, throwing an immense light on ancient history and culture of India, which prove the antiquity of the Canons

(Contd.)

<sup>1.</sup> Cf. Winternitz, op cit., P. 442.



# MANDANA, THE PRIME MINISTER OF MALWA AND HIS WORKS—BETWEEN A D 1400 & 1448

By
PK Gode, MA, Curator BOR Institute, Poona

Two Sanskrit works of Mandana Mantri viz (1) कार्यमयहन and (2) शृङ्कारमयहन have been published in the Series called the Hema-candrācāvya Granthāvalī¹ The subject of the कार्यमयहन (= KM) is of the poem The extent of the KM will be gathered from the following table of verses in each Sarga —

| Sarga | I  | 35 V | erses | Sarga | VII  | 41  | Verses     |
|-------|----|------|-------|-------|------|-----|------------|
| .,    | II | 31   |       | ,     | VIII | 90  | <b>P</b> 1 |
| .,    | Ш  | 41   | *     | •     | IX   | 47  | ,,         |
| ,,    | VI | 45   |       | ,,    | X    | 70  | 11         |
| **    | V  | 38   | ,     | ,,    | ΧI   | 52  | 33         |
| ,,    | VI | 50   |       | ,     | XII  | 75  | ,          |
| ••    |    |      |       | 11    | XIII | 56  |            |
|       | -  | 240  |       |       | -    | 431 | _          |

The total number of verses of the KM is 671 The author bows to "वीतराग परेश" in the introductory verses He belonged to

''श्रीमदामन्तुमस्ति त्रभुवनमहित यन्पदाक्षिप्रपृथ् स्वात वोगोन्द्रपृष्टे स्वभवविद्वतय विस्तविष्वस्थाति । निग्य सद्गैतसर्गं विषयितवद्वस्थान्तमाले ननानो भक्तानां भूरि सम्प्यसंस्तिदससुद्वासने बाजदेखिम ॥॥ पद्नप्रपद्दप्रप्यायिनस्ने वातीन्त्रा

न दपति विषयेषु स्वर्गमोग्येक्वपेध्याम् । नित मद्दमितसम्यवम्द्रक्षीष्ट्रध्यमेषः स व्यक्ति सुरमेष्ये वीतराग परेग्र ४२४

<sup>1</sup> Published by L. B Bhogilal, Secretary, Hemacandracarya Sabhā Pattan (Gujarat) 1920 The Asysmandana consists of 75 pages while the Srhgīramardana is only of 12 pages

<sup>2</sup> These verses read as follows —

"প্লামান্তব্য়" and was the son of বাছত as stated by him in the successive verses of the 13 Sargas, which repeat these details regarding his parentage and lineage. The Colophon of the first Sarga reads as follows:—

''श्रीमद्दन्यितिनेन्द्रिनिभैरनतेः श्रीमालवंशोन्नतेः श्रीमद्वाहडन्न्द्नस्य द्यतः श्रीम्गडनाख्यां कवेः। काव्ये कौरवपागडवोदयकथारम्ये कृतौ सद्गुगो माधुर्यं पृथ् काव्यमगडन इते सर्गाऽयमाद्योऽभवत्॥'

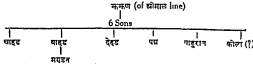
This verse is repeated at the end of each of the 13 Sargas as already stated by me The references to 'वीतराग परेश' and to ''जिनेन्द्र'' in the beginning and end of Sarga I respectively show that the author of the KM was a Jaina. The work ends as follows:—

Pages 74-75—महाजिनं वृवाधीशं वीतरागं जितस्मरम्। सदाशभसितं वन्दे सर्वदैवतमीश्वरम् ॥५२॥ अरुयेतन्मग्डपाख्यं प्रथितमरिचमूदुर्प हं दुर्गमुच्चै — र्वेस्मिन्नालमसाहिनिवसति बलवान्दुःसहः पार्थिवानाम् । यच्छोर्येरमन्दो प्रवलधर्रागुभृत्सैन्यवन्याभिपाती शस्त्र्स्तीवाष्पवृष्ट्याऽप्यधिकतरमहो दीष्यते सिध्यमानः ॥५३॥ श्रोमज्मांभाणनन्दना हि पर्डमे श्रीचाहडो बाहडः स्तुत्यो देहडसंज्ञकश्च गुणवान् पद्मस्स आह्नदकः । लक्ष्मीवानपि पाहुराज इति यो जैनेन्द्रधर्माश्रितः कोलामत्तनुपात्तलोकनिवहांस्तेऽमोचयन्धार्मिकाः॥५४॥ श्रीमद्वाहडनन्दनः समधरोऽभूद्धाग्यवानसद्व गो -स्त्येतस्यावरजो रजोविरहितो भूमगुडनं मगुडनः। श्रीमान्सोनगिरान्वयः खरतर श्रीमालवंशोद्भवः सोऽकार्षीत्किल काव्यमग्डनिम्डं विद्वत्कवीन्द्रिप्रयः ॥५५॥ श्रीमद्वन्य जिनेन्द्र निर्भनतेः ""सर्गः प द्वादशात् ॥५६॥

" लिखतं संवत् १५०४ वर्षे शाके १३६९ प्रवर्ष ने पण्ट्यन्यमध्ये श्रोमुखनास्नि संवत्सरे दक्षिणायने वर्षात्रतो भाद्रश्चिद ५ पञ्चभ्यां तिथौ कु ने पुस्तकमछेखि।"

The above Colophon reveals the following information about the author of the KM as recorded by him —

- (1) He was the follower of 'महाजिन (v 52)
- (2) The work KM was composed when a king of the name ''बाल्मसाहि' was ruling at ''मण्डपद्मं'' This king was a terror to his enemies (v 53)
- (3) The genealogy of the author of the KM is given as follows —



(author of कार्यमग्रहन)

(4) The MS of the KM on which the present edition is based was copied in Sanival 1504 or Saka 1369=AD 1447-48

It is clear from the foregoing details that the date of composition of the KM is earlier than A D 1448 and that it was composed during the reign of one आज्ञमलाहि king or governor of Malwa with his capital at मण्डवदुर्ग or Mandu<sup>1</sup>

<sup>1</sup> About A D 1408 Alp Khlnson of Dilwar Khln of Malwa poisoned his father and ascended the throne with the title Sultan Hushang Ghori. Muzaffar I of Gujarat captured him but after a year re installed him about AD 1409 (vide Bomboy Gazetteer Vol. I Pt. I (1896) pp. 234—235) In AD 1411 and 1418 Hushang invaded Gujarat but was repulsed by Ahmad Shah. In AD 1419 Ahmad Shah defeated Hushang Shah, who took refuge in the fort of Mandu. Ahmad invaded Malwa again in AD 1422 but could not capture Mandu. In the Rijavinoda poem (by Udayaraja a court poet of Muhammad Bega<sup>30</sup>) composed between AD 1458 and 1469 we find HUETIN (-Mandu) referred to as follows—

<sup>&</sup>quot;दुरश्मेतराहेरधिवासपुर्गमाकामता मप्त्रमामहेख । येभोष्यचेराषष्ट्रये करख पदे पदे माख्यमंडलाधी ॥११॥

Vide p 110 of Bomb Univ Journal Vol IX Part 2 (Sept. 1940) my paper on राजिनोह.

We now turn to the other work of Mandana viz. Śringāramandana (=\$M). This is a small poem of 108 verses dealing with Śringārarasa. It begins:—

"नीयाः जगत्यत्र जहानुपेतः स कोपि श्टङ्गारसाम्बुराशिः। आकण्डमाचामति नीलकारो यद्गाहने गौर्यधरामृतानि॥१॥

Verses 100 and 101 of the M, which practically conclude the poem read as follows:

"यौवनस्था वनस्था वा सुन्दरी यदि वा द्री । रागेण वा विरागेण सेन्यतां सुरतेन्द्रया ॥१००॥ नैषुग्याजितपुग्यपुग्यमतुलः सर्वेन्द्रियायोद्यः कन्द्रपकविलासवासवसितः संसारसारं परम् । सा सारङ्गविलोचना विजयते यस्याः परीरम्भणे योगं कामिजनोऽनुभूय विश्वतनन्दाद्वयं विन्दिति ॥१०१॥

The poem reads some what like the Singāraśālaka of Bhartṛshari and may have been modelled after it.

The following Concluding Colophon is informative like Man-dana's Colophon to the Kāvyamandana:—

''नित्योन्नोतोरुधर।धरभरविगलद्वारिधाराभिषिकः स श्रोमान्मालवोऽसौ जगित विजयते सर्वनीवृन्नरेन्द्रः । सुच्छायो वैरिवीरवज्ञभुजमहसाकान्तभूकान्तसेव्यो यस्मिन्सद्वं शशालो स च किल सकलो मगडणो दुर्गमास्ते ॥१०२॥ यस्याधीशो विधत्ते प्रणमद्विनिभृभूद्रिकोटीरहीर ऽयोनिराजितांहि प्रवलरिषुवलारण्यदावप्रभावः । श्रीमानालमासाहि¹ स समररिसको वाग्रधाराभिवर्षी चञ्चचन्नुस्तडागानरिन्युपसदृशामुक्तटाम्भः प्रवाहान् ॥१०३॥

<sup>1.</sup> According to Imp. Gazet of India IX, 1886, p. 267, The first Muhammadan King of Malwa was Dilāwar Khān Ghori of Afghan origin, who ruled from 1387 to 1403 and placed his Capital at Mandu He was succeeded by his son Hoshang Ghori to whom magnificant buildings are attributed. In 1526 the Ghori dynasty came to an end and in 1570 Malwa was added by Akbar to the Mughal dominions

प्राचीनाः प्राप्तचोना अपि कषिष्ठल्यद्दातिषात्या स्वाप्तया सोष्णे सोषामहेन्द्रा विज्ञहति हतिभिज्ञजेरा गूजेराश्च । अस्ये मन्ये न म ये चलचलनिलया कि च सर्वेष्यगर्वा यहिमन्नालंभासाहित्तितिशृति त्रिहितप्रहित्यौ दिग्जयार्थम् ॥१०४॥ श्चोसालोष्ट्रहेले किलातित्रमले जातो यदायोभय-मात्री सोनगिरान्यय श्चीतद्व श्चोम्फ्रमण्णे नाम स । अदस्ते शिशिरादिकरिव लसन्सत्यस्य राजितो यहो यस्य विभागते हम भुवने यह भिस्तन्ज्ञ मिम ॥१०५॥

प्रावद्वयकार्मणाक्ष्योख्यसि घुनेषु
तेषु श्रीनेषु समतामिष घीरघोषु ।
सर्ववस्वमहस स षुन प्रसादा—
च्छीपाहुड समभग्रहुनगगरीयान् ॥१०६॥
श्रीसहुरुमुतामितस्य विमल्प्राचीनपुण्याचल—
श्रेणीस्त्यरिम एक उदितो यस्वात्मको मृण्डन ।
य सारस्यतकाव्यसण्डनकप्रिदेरिस यभुकृत्यि ॥१०७॥
धीमवंबपदागुज्ञालिदारमा धर्मेकघ मोरसा
विक्षानी च यथा रिजिंबायते तीवसतार्थेभु वि ॥१०७॥
धीमवंबपदागुज्ञालिदारमा धर्मेकघ मोरसा

धीमन्त्रयडनमद्यक्षेत्र किंग्ना श्ट गारमङ्गुया शत स्त्रोकी स्त्रोपयतम् सभा चिरचिता पीयूप पायोधिना ॥१०८॥ ॥१ति मयडनस्त श्<u>ट</u>ह्न"रमयडन समाहाम् ॥

सवत् १५०४ वर्षे कार्तिकशुरः हाक्स्या शनी दिने लिखित पण्डित विनाहकदास कायरचेन ॥

The above extract gives us the following particulars about the work and its author --

- Verse 102 refers to the king of Malwa (माल्यो नरेन्द्र) and his Capital मगड्यको or the fort of Mandu
- (2) The ruler of Malwa then ruling at the above Capital was बाल्मासाहि (v 103)
- (3) धारमासाहि had vanquished in battle the Deceanese (रशियांस्या) and the Gujaratis (गुजरा) (v 104)

- (4) महम्मण (the grand father of मग्डन) belonged to श्रोमाञ्जूल. He is called "मन्त्री" of "सोनिश्चान्त्रय" as in verse 55 of मग्डन-फाइप. He had Six Sons, whose names are specified in the Mandana Kāvya (v. 105)
- (5) Of these sons बाहर was an eminent person (v. 106).
- (6) His son मण्डन composed (सारस्वतमण्डन and कान्यमग्डन) (v. 107).
- (7) মন্তন Composed these 100 verses (হারস্ফৌর্কা) bearing on স্থন্তাহ (v. 108).
- (8) The MS was copied in Sainvat 1504 (= A.D. 1448) in the month of কারিক i.e. after the copying of the MS of কাল্যমন্ত্রন in the month of মানুদ্র of the same year Sainvat 1504.

As stated in the SM our author composed his KM as well as सारस्वतमण्डन prior to the SM

Our author मन्त्रिमग्डन should not be confused with मन्त्रिमग्डन the father of अनन्त¹, who composed his कामसमूद्र in A.D. 1457. अनन्त belonged to भाभक्तवंद्रा and resided in अहिममदनगर He was a Nagara Brahmin. His grand father's name was नारायण. The genealogies of the two persons of the name मण्डन are different as will be seen from the following table.—

मण्डन author of KM and SM
(resident of Mandu or Malwa)

मांमाण

मांमाण

वाहड and 5 brothers

मण्डन (MSS of A D. 1448)
(contemporary of आलमसाह king of मंडपहुर्ग or Mandu)

— of श्रीमालकुल

<sup>1.</sup> Vide my paper on Kāmasam?ha of Ananta etc. -Journal of Oriental Research, Vol XV, Part I.

The exact date of composition of the works KM and \$\tilde{S}M\$ of our author मण्डन can be determined if we can identify चाल्मसाहि the Muslim King of Malwa ruling at Mandu, when Mandana composed his works

It appears that the Muslim rulers of Malwa were patrons of Hindu writers Some of these writers occupied high positions at the court. For instance पुत्रसाम the author of the commentary on the entergangham (C AD 1500) had an uncle of the name मैच who got the title of मक्तरन्मलीक from Ghias ud din Khilii of फ़्युन्स Both पुत्रसान and मैचम भी belonged to the स्मामाल्यक to which our मयुद्धन belonged as we have seen above. The genealogy of पुत्रसान as given by him goes back to C AD, 1350 and as this family belonged to the स्मामाल्यक we have reason to believe that the line of the family of our मयुद्धन who is earlier than AD 1448 is most probably related to the स्मामाल्यक of पुत्रसान of C AD 1500. Unfortunately in पुत्रसान senselogy of our मयुद्धन. It is however, certain that the स्मामाल्यक flourished at Mandu or Malwa say between AD 1250 and 1550 and produced men of literary pursuits like मयुद्धन and पुत्रसान and ministers like मेच the uncle of the latter.

The Jam Granthāvali<sup>2</sup> mentions some MSS of the works of Mandana the author of the Kavyamandana and the Srngāramandana. Prof HD Velankar<sup>2</sup> also records some MSS of Mandana's works As these MSS are not accessible to me I am unable to say anything

<sup>1</sup> Vide my paper in the Adyar Library Bulletin (October 1941) Vol V,

<sup>2</sup> Jain Granth's ali (p 305 of the Bombay edition of 1909) mentions सारान्य मेहण as the work of संद्या in 3500 Slokas On p 313 म्हणार संद्य and संगीत संदर of सद्याप्त मान noted Prof H D Velankar notes the following MSS of Magianas works in his जिनारमधीय-

<sup>&#</sup>x27; काल्य मयदन—by मयदन कवि (Gram 1250) Chant 227 PAZB I (24 25 dated 1504) 23(25 29) Pra 1162

<sup>&</sup>quot;म'गार मधरन-by मधरन कवि Cham 229 JG p 313 PAZB 23 (2 MS dated

<sup>&</sup>quot;संगोन मयहन-by मयहन मंत्रि JG r 313 PAZB 23 (26)

<sup>&</sup>quot;सारम्या मण्डन—(Gram 1500) by मण्डन कवि Hamsa 901 JC. p 305 Limdi 585.\*\*

about the data contained in these MSS. It often happens that when any work is printed even without any critical introduction scholars cease to pay any attention to it simply because it is published, while even a fragment of an unpublished work is subjected to a searching analysis and its results are published promptly. To a historian of literature, however, any kind of useful data, whether from a published or unpublished source should be valuable, provided it reveals new facts and adds to our knowledge of its historical background.

We have seen above that Mandana calls himself "सार्वतकाव-मग्डनकविः" an epithet which tells us that he was the author of सारस्वत मग्डन and काव्यमग्डन. The B.O.R. Institute possesses two MSS of the सारस्वत मग्डन viz. No. 675 of 1891-95 and No 13 of 1877-78 which is dated Samvat 1632= AD. 1576. Now let us see what data we get from MS No. 13 of 1877-78, which is not only a dated M5 but is also a complete one and well preserved. This MS begins:—

"श्रीपरमात्मने नमः॥"

उचरसांद्र<u>जिनेन्द्रस</u>ुन्दरपद्द्वं द्वप्रसादोद्भव— भृड्योभीष्टसमर्थसार्यंकजनुः श्रीमालमालामणिः। सोयं <u>सोनगिरा</u>न्वयः <u>खरतरः</u> श्रीवाहडस्यात्मजः श्रीसारस्वतमग्रडनं रचयति क्मामंडनं मंडनः॥१॥

The details about the author viz (1) his name मंडन, (2) his father's name बाहर, (3) his खरनर (गन्छ), (4) his lineage called सोनगिरान्य his (4) Caste श्रीमाल, prove the author of the सारस्वतमंडन to be identical with his namesake मंडन the author of the KM and SM analysed already in this paper.

On folio 17a we get the following Colophon:—

"सद्यः सांद्रजिनंद्रसुन्दरपद्द्रं द्वप्रसादोद्भवः

भूयोभीष्टपुमर्थसार्थकजनु श्रीमाळमालामणिः।

सोयं सोनागिरान्वयः खरतरः श्रीवाहडस्यात्मजः

श्रीसारस्वतमंडनं व्यरचयत् समामंडनं मंडनः॥१॥¹

<sup>1.</sup> Before this stanza there is an unnumbered stanza which is more correct in MS No 675 of 1891—95 and reads as follows:—

<sup>&</sup>quot;सविप्रहाणासुभयेस्वराणामिति प्रकृत्यासहसाहसानां । श्रीमंदनः सुत्रविद्रुलसाहि महाप्रधानोग्यद्धात्सुसंघीन् ॥"

इति श्<u>रीमालमीलिमाणिक्यश्रीमत्सोनिगरगो</u>त्री रा तरनाम्नाय मार्गधर्मपुरधर श्रोम<u>द्वाह्यतमन</u>-सर्वियानिमारद् श्रोम<u>म्मडमस्वयति</u>मणीते <u>मारस्यतमङ्</u>वे स्वित्रम्हरण् समाम ॥५९७९॥१९॥

The MS ends —"जयित जगदाधारो देश स<u>माल्यामको</u> — जयित विजनस्यर्ग दुर्ग स्वयन्न च <u>महत्य</u> जयित विजन्म वस्थाधीयो महा<u>नलमा</u>हायो — जयित मन्ये स्थामाल्योग्र स्ववमासिय ॥१॥

> यस्य झात्यु वृत्त्यु प्रशमिषु श्रीमत्सु घीमत्सु च भगव श्रीकमा सम सममयदस्येग्यरी <u>याहर</u> । यत्योद्धितपुर्वद्रम्पनित्रये स्टस्यितारा महा पुण्यानां फल्मेक्मेर जयित श्रामडन <u>४.ड</u>ा ॥२॥ यत्कीर्ति मजति जित्तत्य गमने वानोद्द्रकारोचना— काष्ट्रानां व्यक्तस्य मंडपतलेर्यमातिनचिष्या । सोय मोनगिरात्यय प्रस्तर श्रीवाहडास्यानमः श्रोसारस्यतमहन थरर यत्वस्मामडन मडन ॥२॥

स्प्रदेशता श्रीगुर प्रायतो ॥ स्ति श्रीश्रीमालमीलिमाणिष्य श्रायत्मोनितराग्रीय प्रततान्यय-मार्ग्व धर्मभूरथर श्रीमाशाहरतम् सर्वविद्याविज्ञातस्त्रीत मडन्<u>रा</u>णीते सारस्वस्त-मडो छत्तरकरण्यास्मा ॥ ॥ श्री श्रीस्वस्ति श्रीसवत् १६३२ वर्षे शासो यदि ३ भूमी प्राचेण स्थित ॥

The data furnished by the above extract is as follows -

- (1) Mandana was a Jama, belonging to सोनगिर व्यरतराच्छ He was also स्वापति and is styled as "proficient in all sciences (सर्वचिताविद्याल) an epithet justified by his works क्षावमञ्ज, श्रेष्टारमञ्ज, सारस्त्रसम्बन and संगीतमञ्ज
- (2) He was Chief Minister to a King of Malwa called अल्म or अल्म ruling at Mandu (म्हण्ड्य) In the मारस्वतमयहन he is definitely called 'आजमहाहि महामयान' This statement shows that at the time when he composed the सारस्वत महन he was chief Minister of some आलमगाह of Malwa He composed आसमहन perhaps at this time and later his श्टहारमहन which refers to both these works
- He belonged to श्रीमाङ caste His father's name was बाहर, who was also संप्रेयर (or संप्यति) like himself

(4) He had a brother called प्रम (or प्रा mentioned in काल्यमंदर as one of these six brothers). प्रम is also called अमात्य.

We have now 3 dated MSS of Mandana's works, two of which are dated A.D. 1448, while the 3rd MS is dated A.D. 1576. Evidently Mandana's date<sup>T</sup> is earlier than A.D. 1448.

The following table will show at a glance the historical background of Mandana's life:—

- A.D. 1387-1405 Dilūwar Khan the first Muhammadan King of Malwa ruled at Mandu.
  - " 1405-1432— Alp Khān son of Dilāwar Khān ruled at Maṇḍu with the title Sultūn Hoshang Ghori.
  - " 1432-1435—Mohammad Ghori at Malwa.
  - ., 1435-1482—Mahmud Khilji at Malwa.
  - " 1448 Dates of MSS of Mandana's works viz. Kāvya·
    mandana and Srngār amandana.
  - ,, 1576 -- Date of B.O.R.I. MS of Sarasvalamandana.

It will be seen from the above chronology of Malwa rulers that the only ruler with whom ACHRIG, the patron of Mandana can be identified is Alp Khān or Hoshang Ghori (A.D. 1405-1432). If this identification is accepted the literary career of Mandana, the Prime Minister of Hoshang Ghori must be fixed between AD. 1400 and 1432. This conclusion harmonizes with the date AD 1448, in which year two MSS of Mandana's works were copied by a scribe of the name Vināyakadāsa Kāyasthā I hope our Muslim Scholars will try to verify how far my identification of AGHRIG with Alpkhān or Hoshang Ghori is correct.

<sup>1.</sup> Dr. Belvalkar calls पुज्ञराज the earliest commentator of सास्वत प्रक्रिया (Vide p 96 of his Systems of Sanskut Grammar, Poona, 1915). He assigns पुज्ञराज to AD. 1450 and makes मण्डन posterior to पुज्ञराज (ibid p. 99) This chronology is not warranted by evidence I have already proved that पुज्ञराज flourished about AD. 1500 as his uncle मेघ was minister to Ghias-ud-din Khilji of Malwa who was poisond in A.D. 1501 and whose Hindi inscription is dated AD. 1483. We have proved in this paper that मण्डन is earlier than A.D. 1448. Dr. Belvalkar was not evidently aware of the other works of मण्डन or their MSS A MS of इरिवंगपुराण of अ तकीति was copied at जिरहर during the reign of खलान गयासदीन of मण्डनाचलाददुर्ग in AD 1497 (Vide p. 153 of प्रकृति संग्रह by P. K. Bhulabali, Sastri 1942)

# THE PURÂNIC AND HISTORICAL REFERÊNCES IN THE APABHRAMSA STANZAS OF HEMACANDRA

By
Prof Sibendranath Ghosal Bangabasi College Calcutta

In the Apabhramsa stanzas of the Prakrit grammar of Hemacandra we find there are numerous references to the characters and incidents of the Rāmāvana. Mahābhārata, Purānas and the other ancient literary works of the Hindus Some of these which go back certainly to a very ancient age, can be traced in the Upanishads Brahmanas, and even the Vedas Other religious sects which were later developed on the soil of India could not deny their influence, they addited and fashioned them according to their needs, in the mould of their own religious and moral teachings It can be better understood by a concrete example The Buddhists, who could not accept some of the tenets of the Hindu religion, retell the story of the Ramiyana in their own way, and as a result we find the Dasaratha lataka, which is in kernel the same Ramayanic story, though there are some important deviations. Needless to mention that it is imbibed with a spirit of the gospels of the Buddha and highly instructive in character. The advocates of the Hindu religion, which found its most exhaustive expression in the literature, we have mentioned, were very progressive. They duly responded to the demands of the time and for this very reason, they did never venture to erect any wall of isolation around them and remain exclusively closed to their own world On the contrary, they tried to understand others sympathetically, critically analysed their tenets and embodied them in their own moral and philosophical thoughts were they convinced of their efficacy. So it is evident that there were frequent interchanges of thoughts and ideas between the different sects in those days and like the Buddhists the Jamists too, fell back occasionally upon the heritage of Hindu religion and culture. This will certainly make it clear, why Hemchandra, a staunch advocate of Jamesm, referred to the characters and incidents of the Hindu mythology, while quoting the Apabhramsa verses of the poets, who

("The man has a dark complexion, and the fair one (মন্দা = মিৰা) has the complexion of a সময়ক flower; she seems to be a streak of gold on the black touch-stone.")

It should be noted that in the Veda there occurs a word 'radhas' meaning 'a desired object, a gift'; in the Avestan too, we find 'Rada' a masculine counterpart of the same Vedic word used in the sense of a 'lover, a desired husband.' So it may be surmised that Radhā is possibly a female cognate of the same and as a common noun conveys the sense of a "beloved, a desired woman." (vide—Indian linguistics. Vol. VIII part I. p. 38).

In the two following verses we find reference to the incarnation of Vishnu as Vāmana and his heroic act of sending Balı to the nether world.

विल अन्मत्यिणि महुममहणु लहुईहूआ सोइ। जइ 'इच्छहु वहुत्तणहं देहु म मग्गहु केइ। 384.1.

["Even that Madhumathano (God Vishnu) became a dwarf while begging alms of Bali; if therefore you desire greatness, give (to others) but do not beg of anyone"]

मइं मिर्णश्रव विज्ञराय तुहुं केहउ मग्गरा पहु । जेहु तेहु म वि होइ वढ सइं नारायणु पहु । 402.1.

('Oh king Bali, I told you of what sort this beggar is; he is not an ordinary beggar but नारायगा in person.")

It is interesting to note that this episode, which permeates in the entire Sanskrit literature, had an origin in the Rigveda. "ARI GARA". There we get a distinct mention of the three strides of Vishnu which were differently interpreted by the scholars. But that as early as in the days of Sayana the story of incarnation had evolved is known from his interpretation of the Rigverse, according to which, the three strides are nothing but "the three steps" which were believed to the actually planted by the dwarf to cover the three worlds. In the Taittiriya Samhita occurs—"Indra, assuming the form of a she-jackal stepped all round the earth in three strides. Thus the gods obtained it". Hindu classical Dictionary, p. 34. In the Satapatha Brahmana we find the story that when the demons were going to distribute the earth after having vanquished the deties,

the latter approached them with Visnu in front and begged them of their share. The demons only agreed to part with so much portion of the earth, which could be covered by Vishnu, who was undoubtedly a man of pigmy size The latter laid himself down and after having covered the entire world with his body, forced the demons to retire back from it. It is sure that both the stories of the Taituriya Samhita and the Satapathah Brahmana are connected with the episode of Vishnu's incarnation. The story occurs fully in the Hanvamsa (26। अध्याय), Ramāyana, Mahābhārata, and the Bhāgavata and is frequently quoted in the different Puranas due to the preeminence of Vishnu in the later period It is excessively amplified in the Vamana purana as Prof Wilson observes "The Vamana purlines contain an account of the dwarf incarnation of Vishnu. but it is related by Pulastya to Nărada and extends to but 7000 stanzas" "Puranas' by Wilson In the Vishoupurana which is undoubtedly a very ancient work we find only a passing reference to this incident. In the second of the two verses, quoted above. 'Narayana' has been mentioned. The term does not occur in the very ancient work only in the Satapathah Brahmana it is referred to for the first time. There he stands for Brahma as he moved in the water 'As the waters ( nara ) were the place of his movement, he (Brahms) was called Narayana vide (HCI dictionary p 57) In the Purinas, however, Narayana stands as a synonym of Vishnu and is the supreme deity, who is believed to be solely responsible for the cosmic order of the universe. So his position in the Puranas is rivalled by none,

The following verse narrates Ravanas march for fight and is consequently an adoptation from the Rāmāyana

दहसुदु सुवन-भयद्वरु सोसिख-सकरु निगाउ रहवरि चढ़िखाउ। चडसुदु छसुदु म्हाइवि पक्षदि लाइवि छावड दहवें चडिखाट।। 331 ।

["The tenfaced demon terrible to the world got into his excellant chariot after having propitiated God शुद्ध, he was fashioned by deities as if by thinking of God Brahmā (who has four faces) and hāthkya (who has six) and putting both these deities into one? Rārans is described to have ten heads in the Rāmāyana Hence he is called Dasānana, Dasakanīha and Panktigriva But the credit

of explaining in a novel manner how such a fact could be possible is probably due to the poet of the Apabhranmsa verse, who shows much ingenuity in thinking and possesses an exuberance of fancy and imagination.

The Mahābhārata is referred to in the verse :—
इत्तर ब्रोप्पिणु सर्वाण ठिर पुणु दूसासणु ब्रोप्पि ।
तो हरूँ जानर एहो हरि जइ महु अग्गइ ब्रोप्पि ॥ 391.1.

[ Having said this much शक्किन stopped; again दुःशासन stopped having said this much; then I realised that it was हरि ( श्रीकृष्ण ) who stood before me having said (what he had to say.)]

From a stanza of two lines as these, it is quite impossible to guess which particular event is referred to in it, but since we get here a reference to big talks and bragging of the heroes, the stanza possibly points to some dispute among them, which set their anger ablaze.

The name of the great sage 'Vyāsa' occurs in the verse:-

ब्रासु महारिसि एँ उ भगाइ जइ सुइ-सत्थुपमाणु । मायहॅ चलन नवन्ताहं दिवि दिवि गङ्गाग्हाणु ॥३११॥

("Vyāsa the great sage says thus, "If the Veda and the Sāstras are to be regarded authoratative, then those who pay homage to the feet of their mothers, get the merit of bathing in the Ganges everyday.")

Contd.

## THE JAINA ANTIQUARY

VOL XI 1946

#### Edited by

Prof Hıralal Jaın, M A, LLB D Phil Prof A N Upadhye M A, D Litt Babu Kamata Prasad Jain, M R A S, D L Pt. K Bhujabalı Shastri, Vidyabhushana Pt Nemi Chandra Jain Shastri, Sahityaratna

#### Published at

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY.
[ JAINA SIDDHANTA BHAVANA ]
ARRAH BIHAR, INDIA.

# CONTENTS OF THE JAINA ANTIQUARY VOL. I.

|    |                                                                                                                                                           | Page |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 1. | A Critical examination of Svetambara and Digambara<br>Chronological Traditions—By H. C. Seth, MA, Ph D.<br>(Lond.)                                        | 4    |
| 2  | Identification of Tavanidhi—By S Śr.kantha Sāstri, M A                                                                                                    | 1    |
| 3. | Pre-historic Jaina Paintings—By Jyoti Prasad Jain M.A.,<br>LL B. Lucknow                                                                                  | 11   |
| 4. | The Apostles of Bloodless Altar-By Principal A Chakravarti MA, IES (Retd)                                                                                 | 14   |
| 5. | Women in Separation (Prosita Bhartrkā) in the Apabhram <sup>6</sup> a Strophes of Hemchandra—By Prof. Sibendranath Ghosal, Bogra College, Bogra (Bengal). | 20   |
|    | Vol II.                                                                                                                                                   |      |
| ١. | Jain Image of Saraswati in the Lucknow Museum—By K. D. Bajpai, M A                                                                                        | 1    |
| 2. | Jain Rules of Etiquette—Dr B C. Law, M. A. B L., Ph D., D. Litt                                                                                           | 10   |
| 3  | Mandana, the Prime Minister of Malwa and his works—Between AD. 1400 & 1448—By P. K. Gode, M A., Curator B O.R. Institute, Poona                           | 25   |
| 4  | The Jaina Chronology—By Kamta Pd, LLD, M.R AS.                                                                                                            | 5    |
| 5. | Tavanidhi—By Prof. Dr. A N. Upadhye                                                                                                                       | 15   |
| 6  | The Jain Canons and their place in the Study of Ancient Indian Culture—By Prof J C Jain M.A., Ph D                                                        | 17   |
| 7. |                                                                                                                                                           | 35   |

## RULES.

1 The Jama Antiquary is an Anglo half-yearly Journal which is issued in two parts, i.e., in year

2 The inland subscription is Rs 3 (including 'Jain Sidhanta Bhaskara ) and foreign subscription is 4: 8d per annum, payable in advance. Specimen copy will be sent on receipt of Rs 1-8-0

- 3 Only the literary and other decent advertisements will be excepted for publication The rates of charges may be ascertained in application to the Manager, Jama Antiquary The Jaina iddanta Bhavana, Arrah (India) to whom all remittances should be made
  - 4 Any change of address should also be inumated to him rouptly
    - 5 In case of non receipt of the journal within a fortnight from e approximate date of publication the office at Arrah should emformed at once.
    - 6. The journal deals with topics relating to Jaina history tography art, archaeology, iconography, epigraphy, numismatics eligion, literature philosophy, ethnology, folklore, etc., from the lattiest times to the modern period
    - 7 Contributors are requested to send articles, notes, etc., typetritien, and addressed to K P Jain, Esq., M R A S, Editor, Jaina Antiquary Aligan, Dist Etah (India)
      - 8 The Editors reserve to themselves the right of accepting or exching the whole or portions of the articles, notes, etc.
      - 9 The rejected contributions are not returned to senders if
      - 10 Two copies of every publication meant for review should keent to the office of the journal at Arrah (India)
      - If The following are the editors of the journal, who work teneratily simply with a view to foster, and promote the cause of binology;

Prof HIRALAL JAIN, MA' LLB

Prof A N UPADHYE, MA, D

B. KAMATA PRASAD JAIN, MR AS. Pi K. BHUJABALI SHASTRI; VIDYABHUSANA.

PI NEMI CHANDRA JAIN SHASTRI, SAHITYARATNA